اركسيار آليترعية او او نظام لرولة الأساكرية فالمين ولة الأساكرية فالمين ولة الأساكرية

بقلم حضرة صاحب الفضيلة العلامة المحقق الاستاذ الشيخ عبد الوهاب خلاف عبد المقتش بالهاكم الشرعة

--> \$44 500 (--

القامرة ١٣٥٠

النظيعة بالسيّلفية ومحكيبتها

# يَ مَن النَّاسِينَ النَّاسِينَ

## سالسالعالها

الحد قه بارى الكون إله والصلاة على سيدنا محد مع الناس الحير عدوسلم لسلماكتيراً

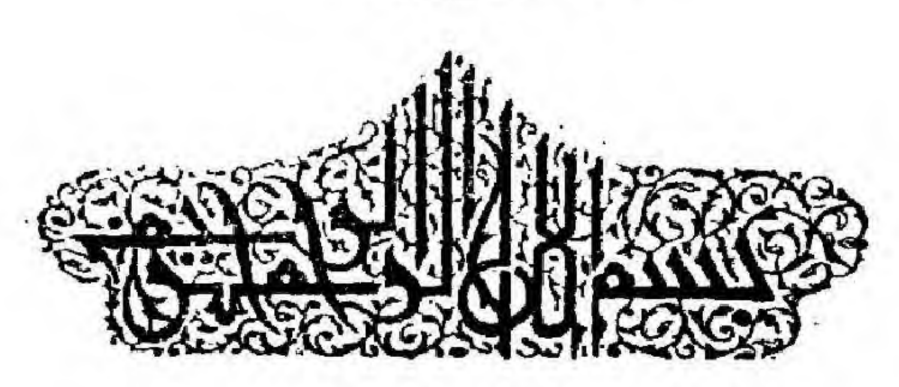
و بعد فإن الاسلام عقيمة وعبادة و حكى لا نه جاء الناس بسمادتي الدنيا والآخرة . وقد زُخَرَتِ المكتبةُ الاسلامية بالمؤلفات في بيان عقيدة الاسلام والاحتجاج لها والرد على أهل الاهواء، وكمنكت بالتصانيف الفقهية من عبادات ومعاملات. أماعلاقة الاملام بنظام الدولة وأصول الحكر فقلما أفرد بالتأليف قبلَ اليوم . وكان من حُسن الحظ أن تُعهد في سنة ١٣٤٧ هـ بتدريس ﴿ السياسة الشرعية ﴾ للعلماء المختارين من خريجي مدرسة القضاء الشرعي والأزهر الشريف الى العلامة المحقق صاحب الفضيلة الاستاذ الشيخ عبد الوهاب خلاف ، فصرف لقلك همه ، ونظر طويلاً في هذا الجانب من فقه الشريمة الاسلامية السبحة ، وهو الجانب الذي لا بزال مغموط الحق في مكتبتنا العربية ؛ فكان من نتيجة ذلك طهور عدا الكتاب الفريد في بابه الذي نتقدم به اليوم الى القرَّاء راجين من الله عز وجل أن يكون فيه النفع والمثوبة ، والله ولي التوفيق

محت الدّبه الحظيث

# E EN 3

\* 4 + - 4 6/154

:



الحد فله رب العالمان \* وصلى الله على سيد المرسلين ، سيدنا عمد الصادق الامين \* وعلى آله وصحبه وسلم

في شهر جادى الاولى سنة ١٣٤٧ للهجرة ( ديسمبر سنة ١٩٢٧ للميلاد) ابتدأت الدراسة في قسم التخصص بالقضاء الشرعي للعلماء المختارين من خريجي مدرسة القضاء والازهر المعمور

وكان من حسن حظي أن عهد الي بدراسة مادة من المواد التي قررت دراسها في هذا القسم وهي السياسة الشرعية بدأنا في دراسة هذا العلم الناشي، الذي لم يدرس من قبل فيها فعلم وليس بين أيدينا سوى منهج دروسه الذي ينتظم هدة بحوث في مختلف الشئون لا تظهر بينها وحدة جامعة ولا صلات ترتبها ترتبها العلم الواحد

\* 4 + \* \* 4 7/154

Chie

لهـذا عنينا أول دراستنا بنظرة عامة نستكشف بها الوحدة التي الفت بين هذه البحوث والصلة التي نظمها بعنوان واحد لنتعرف الرسم الذي محد علم السياسة الشرعية ونميز موضوع البحث فيه ونقف على الغاية التي يوصل اليها

وقد استبان لنا أن كلمة « السياسة الشرعية » اختلف المرادمها في عبارات علماء المسلمين :

النقهاء أرادوا بها التوسعة على ولاة الامن فى أن يعملوا ما تقضي به المصلحة مما لا يخالف أصول الدين وان لم يتم عليه ذليل خاص

قال صاحب البحر في باب حد الزنا:

وظاهر كالامهم ههنا أن السياسة : هي قمل شيء من الحاكم المصلحة يراها وان لم يرد بذلك الفعل دليل جزئي »

فالسياسة الشرعية على هذا هي العمل بالمصالح المرسلة لان المصلحة المرسلة هي التي لم يقم من الشارع دليل على اعتبارها أو الغالما

وغير الفقهاء أرادوا بها معنى أعم من هذا يتبادر مر الفظ و يتصل باستعاله اللغوى وهو تدبير مصالح العباد على وفق الشرع

قال المقريزي في خططه ﴿ ويقال ساس الامر سياسة عمى

قام به . وهو سائس من قوم ساسة وسوس . وسوَّسه القوم.

جعاوه يسوسهم ...

و فهذا أصل وضع السياسة في اللغة . ثم رسمت بأنها القانون الموضوع لرعاية الآداب والمصالح و انتظام الاحوال . والسياسة نوعان سياسة عادلة تخرج الحق من الظالم الفاجر فهي من الأحكام الشرعية تعلمها من حلها وجهلها من جهلها . وقد صنف الناس في السياسة الشرعية كتباً متعددة . والنوع الآخر سياسة ظالمة فالشريعة تحرّمها »

ولما كان هذان المعنيان غير متباينين وبينهما صلة وثيقة من ناحية أن تدبير المصالح على الوجه الاكل لا يتم الا اذا كان ولاة الأمر في سمة من العمل بالمصالح المرسلة ، وكذلك البحوث المتررة هي شعب من المعنيين فليس ما يمنع أن يراد بالسياسة الشرعية معنى يعم المعنيين ويقنظم جميع البحوث المقررة . وعلى هذا فعلم السياسة الشرعية علم يبحث فيه عما تدبر به شؤون الدولة الاسلامية من القوانين والنظم التي تتغق وأصول الاسلام ، و ان لم يتم على كل تدبير دليل خاص

وموضوعه النظم والقوانين التي تتطلبها شؤون الدولة من حيث مطابقتها لاصول الدين وتحقيقها مصالح الناس وحاجاتهم وغايته الوصول الى تدبير شؤون الدولة الاسلامية بنظم من

دينها . والابانة عن كفاية الاسلام بالسياسة العادلة وتقبله رعاية مصالح الناس في مختلف العصور والبلدان

على ضوء هذه الغابة أخذنا في دراسة تلك البحوث بعد أن قسمنا شؤون الدولة الى عدة أقسام : من دستورية ، وخارجية ، ومالية وغيرها ، وجمعنا بين مباحث كل شأن من هذه الشؤون و وراعينا في بحث أكثر الشؤون المقارنة والمقابلة بين ما شرعه الاسلام وما وضع من النظم الحديثة تدبيراً لها . وقد ثم لنا البحث في ثلاثة من تلك الشؤون وهي الشئون الدستورية والخارجية والمالية . وهاهي نقدمها للباحثين لاندعى انتا بلغنا في بحثها حد الكال أو قار بناه ولكنا والحد لله على توفيقه مهدنا السبيل وخطونا أولى الخطوات

وأسأل الله أن يهيء لهذا العلم من يقدره حتى تسنح الفرصة الاعادة در استه في معهد من معاهد التعليم العالى و تأخذ بحوثه حظها من السعة و التمحيص و يتجلى المسلمين أن دينهم القويم الايقصر عن مصلحة و الايضيق بحاجة و انه كفيل بالسياسة العادلة جامع خليرى الاولى و الآخرة

عبر الوهاب خيوف

كان رسول الله على في حياته من جع المسلمين في تدبير شتونهم العامة : من تشريع ، وقضاء ، وتنفيذ . وكان قانونه في هذا التدبير ما ينزل عليه من ربه ، وما جديه اليه اجتهاده ونظره في المصالح ، وما يشير به أو نو الرأي من صحابته فما ليس فيه تنزيل . وكان التدبير مهذه المصادر يتسم لحاجات الامة و بكفل محقيق مصالحها

وقد ترك الرسول على أمته هاد ين لا يضل من اهتدى بهما فى تدبير شئو بهما وها: كتاب الله ، وسنته ، وأقام مناراً عالنا يستضاه به \_ فها ليس فيه نص من كتاب أو سنة \_ وهو الاجهاد الذي مهد ظريقه ، و دعا إليه بقوله ، وعمله ، واقراره . وقك لانه يَعَلِيلُو كثيراً ما كان يبلغ الاحكام مقرونة بعللها والمصالح . التي تقتضها ، وفي هذا ايذان بارتباط الاحكام بالمصالح ، ولفت الى أن الغاية الماهي : جلب المنافع ، ودره المفاسد . فمن أمثلة عذا قوله فى النعي عن الجم بين المرأة وعمها : « انكم ان خطام ذلك قطعم أرحامكم » . وقوله فى النعي عن ادخار لحوم خطام ذلك قطعم أرحامكم » . وقوله فى النعي عن ادخار لحوم خطام ذلك قطعم أرحامكم » . وقوله فى النعي عن ادخار لحوم

الاضاحي ثم الماحتها ﴿ انما نهيتكم من أجل الدافة ، وقوله في الهرة وطهارة سؤرها: ﴿ أنها من الطوافين عليكم والطوافات ، فهذا ونظائره في الكتاب والسنة مما فيه نص على علة الحكم أو اشارة المهاكان عميداً للسبيل الى الاجتهاد لانه مهذه العلل يتوصل الى إلحاق الاشباء بالأشباء، وتعرف الحكم في كل موضع لانص فيه . وقد أقر الرسول علي اجتباد من اجتهد في حضرته من صحابته . وقال للمجتهد : ان أصبت فلك أجران ، و ان أخطأت فلك أجر. وكان ينهي عن الشيء لمصلحة تقضي بتحريمه ثم يبيحه اذا تبدلت الحال وصارت المصلحة في اباحته، كما في حديث لا كنت نهيتكم عن زيارة القبور، ألا فزوروها ، ولما خرج صحابيان في سفر وحضَرَتهما الصلاة وليس معهما ماء وصليا ثم وجدا الماء في الوقت وأعاد أحدها ولم يعد الآخر صوّبهما النبي عِلْقَةً وقال للذي لم يُعِيد: ﴿ أَصِبَتِ السَّنَّةِ ، وأَجِزَ أَنَّكَ صَلَاتَكَ ﴾ وقال للآخر ﴿ لك الاجر من تين ٧

هذا كله وكثير مثله بثني نفوس المسلمين ان غاية الشرع انما هي المصلحة ، وحيثا وجدت المصلحة فتم شرع الله ، وأنار لهم أن السبيل الى تحقيق المصالح حيث لانص انما هو اجتهادال أي وقد ظهرت هذه الروح فيا سلكه الراشدون بعد وقاة الرسول

في تدبير الشئون العامة للدولة فكانوا مهتدون في نظمهم وسائر تصرفاتهم بما شرع الله في كتابه ، وعلى لسان رسوله . وان حدث لهم ماليس له حكم في كتاب ولا سنة اجتهدوا رأيهم واتبعوا ما أدًى اليه اجتهادهم بما رأوا فيه مصلحة الأمة ولا بخالف روح الدين . وكثيراً ما كان اجتهاد احدهم بخالف اجتهاد صاحبه بل قد بخالف ما يفهم من ظاهر النص . وما اتهم مجتبد منهم أنه على غير الحق أو تنكب طريقه ، مادامت الغاية : المصلحة وعدل الله . والوسيلة : اجتهاد الرأي وانعام النظر

اجتهد أبو بكر فاستخلف على المسلمين عمر . واجتهد عمر فلم يستخلف واحدا، وترك الأمر شورى بين ستة . فاجتهاد أحدهما غير اجتهاد صاحبه ، واجتهادهما معاً غير ما فعل الرسول لأنه لم يستخلف واحداً كما فعل أبو بكر ولم يترك الشورى لستة كا فعل عمر وما رُمي واحد منهما بأنه خالف شرع الله لأنه توخى المصلحة ، واجتهد ما استطاع

اجتهد عمر وأمضى الطلاق الثلاث على من طلق زوجه ثلاثاً بكلمة واحدة ولم يكن ليخفي عليه قول الله في كتابه (الطلاق مرتان) وان الثلاث في زمن الرسول وأبي بكر وصدر من خلافته نفسه كانت تعتبر واحدة ، وان رجلا على عهد الرسول طلق

امرأته ثلاثاً فبلغ الرسول ذلك فقال « أيلعب بكتاب الله و أنا بين أظهر كم م لم يكن ليختى عليه من ذلك شيء ولكنه رأى الناس أكثروا من هذا اللعب فألز مهم بنتائجه ، ردعاً لهم أو تقليلا لألاعيبهم ، وهذا هو الذي عناه بقوله رضي الله عنه « ان الناس قد استعجاوا في شيء كانت لهم فيه أناة فاو أنا أمضيناه عليهم ، فأمضاه عليهم . ولهذا قال ابن تيمية : « إن سياسة عمر قضت بأن فأمضاه عليهم . ولهذا قال ابن تيمية : « إن سياسة عمر قضت بأن الزم المطلق ثلاثاً بكلمة واحدة بالنلاث ، وسد عليهم باب التحليل لرأى أن اقرارهم على ما كان عليه الأمر زمن الرسول التحليل لرأى أن اقرارهم على ما كان عليه الأمر زمن الرسول التحليل لرأى أن اقرارهم على ما كان عليه الأمر زمن الرسول التحليل لرأى أن وصدراً من خلافته أولى »

اجتهد عثمان وجدد أذاذا ثانيا لفريضة الجعة لم يكن على عهد الرسول لانه قضت به المصلحة في اعلام الناس بالصلاة بعد ما تزايد عددهم و تباعدت دورهم : وجمع الناس على قراءة القرآن بحرف و احد هو مادوّن في المصحف الامام ولم يكن ليخني عليه أن القرآن أنزل على سبعة أحرف . وان الرسول قال لقارئين بحرفين متغايرين : هكذا أنزل، وهكذا انزل . ولكنه خشي فتنة الخلف بعد تباعد أطراف الدولة وتفرق الحفاظ في الامصار و استشهادهم في الجهاد فمنع ما كان مباحا

اجتهد على وحرق الرافضة و ما كان خفيا عليه حكم الله في قتل الكافر ولكنه رأى المصلحة في الزجر عن الجرم الشنيع بالعقاب الشنيع وهو التحريق

وكذلك كان الشأن في القضاء وطرق الحكم، فكانوا يعتمدون على كل دليل يطمئن اليه القلبو بهدى الى العدل والحق ولا يقفون عند أدلة خاصة ظاهرة من بينة أو إقرار أو نكول. فقد قضى عمر برجم الجارية التى ظهرت حاملا ولا زوج لها ولا سيد اكتفاء بهذه الامارة. وحكموا بحد السرقة على من وجد المسروق في يده اعتمادا على هذه القرينة. وقد وفي ابن القيم هذا المقام بما لا مزيد عليه في كتابه « السياسة الشرعية في الطرق المكنة »

وكانوا كذلك ينظرون في التنفيد الى ماتقضى به المصلحة وحال الناس، فقد عطل عمر تنفيذ حد السارق في عام المجاعة وأسقط سهم المؤلفة قلومهم لما أعز الله الاسلام . وهذه السبيل التي سلكها المسلمون أول أمرهم في التشريع والقضاء والتنفيذ كانت السبيل القويم في تدبير شئون الدولة . وكانت لا تضيق بحادث أو حاجة . ولا تقصر عن تحقيق أية مصلحة . ولا عن مسارة الزمن في تطوراته ، ومراعاة ما تقتضيه تغيرات الازمان والاحوال ، وبساوكها ما شعر واحد بقصور الشريعة الاسلامية

عن مصالح النباس ولا رميت بحاجبها الى غيرها ، وما عرف اذ ذاك حكم شرعى وآخر سياسى وأعماكانت الاحكام كلها شرعية مصدرها ماشرعه الله في كتابه وعلى لمان رسوله وما اهتدى البه أو لوالرأى باجتهادهم الذى تحروا به المصلحة ، وبذلوا أقصى الجهد لتحقيقها ، والله ما شرع الشرائع الالمصلحة عياده

جاء بعد هذا عصر التزم فيه مجتهدو الفقهاء طرقا خاصة في الاجتهاد ووضعوا شروطا ورسوما للمصالح الواجب اعتبارها . وسواء أكان الباعث لهم على هذا زيادة حرصهم على أن لايتعدوا شرع الله أم الهامهم عقولهم بالقصور عن السابقين أم غير ذلك فان هذا الالتزام قيد من حرية المجتهد وضيق دائرة الاجتهاد، وقضى باغفال مراعاة كثير من المصالح المرسلة : وهي التي لم يرد في الشرع دليل بشأنها ولم يشهد الشارع باعتبارها ولا بالغانها و بعد أن كان مجتهدو الصحابة يعملون لمطلق المصلحة لا لقيام شاهد بالاعتبار، وهادمهم في هذا فطرة سليمة و نظر صحيح ، صار الاعتبار لمصالح خاصة والمرجع الى قواعد موضوعة. ومهـذا بدأت تضيق دائرة التشريع وتلتزم في القضاء طرق خاصة للوصول الى الحق و تغل اليد عن تنفيذ ما قد يكون فيه بعض الاصلاح

وكان هؤلاء المجهدون يشعرون في بعض الأحوال بحرج هذه القيود وضيق قواعدهم بمصالح العباد فكانوا بخرجون من هذا الضيق بما يدعونه الاستحسان . ومن أمثلة هذاعقد المزارعة فهوعلى قواعد اجتهادهم باطل لكنهم لما رأوه ضرورياً لمصالح النــاس أجازوه بطريق الاستحسان، وما هذا الاستحسان الا بقية من روح الاجتهاد الفطري الذي كان سبيل السلف الاول وباغفال المصالح المرسلة في التشريع والغاء اعتبار القرائن والامارات في القضاء والنزام طرائق خاصة للوصول الى الحق وتنفيذه ظهر الغقه الاسلامي بمظهر القاصر عن تدبير شئون الدولة الذي لا يتسع لمصالح الناس ولا يساير الزمن وتطوراته وأخذ الولاة السياسيون ورجال السلطة التنفيذية في الدولة ينظرون الى مصالح الناس المطلقة ويدبرونها بما يكفلها من النظم والقوانين غير ملىزمين ما النزمه أو لئك المجتهدون . وأكثر ما عنوا بسعته الطرق الحكية وقوانين العقوبات لأن أكبرهمهم توطيد الآمن والضرب على أيدي المجرمين . ولا بد لهذا من الاخذ بالقرائن والا كتفاء بالأمارات والخروج عن قيود الفقهاء . ومن ذلك الحين بدأ المسلمون يرون بينهم نوعين من النظم والاحكام: أحدهاما استنبطه الفقهاء المجتهدون على وفق أصولهم وقيودهم، وثانيهما مالجأاليه الولاة السياسيون لتحقيق المصالح المطلقة

ومسايرة الزمن. وكان هذا النوع الثانى يتبع حال واضعيه : فتارة يكون في حدود الاعتدال مراعى فيه تحقيق المصالح غير متجاوز به حدود الدين وأصوله الكلية ، وتارة يكون مراعى فيه الاغراض والمصالح الجزئية

ثم زاد قصور الفقه الاسلامي عن مصالح الناس باغلاق باب الاجتهاد واقتصار الفقهاء على حمل الناس أن يتبعوا ما استنبطه أثمتهم في عصورهم السالفة دون نظر الى ما بين الازمان والاحوال من تفاوت. فاتسعت مسافة الخلف بين الفقه ومصالح الناس في كثير من الشئون ، واتجه ولاة الامر، في الدولة الاسلامية الى مسايرة الزمن ومراعاة المصالح بتشريع ما يحققها بما يتفق وأصول الدين وان لم يوافق أقوال الفقهاء المتبوعين

وعلى هذا النهج سارت وزارة الحقانية في مصر فيا عدلته من بعض أحكام الاحوال الشخصية : في الطلاق ودعوى النسب و نفقة المعتدَّة وسن الحضانة وموت المفقود . وأبانت في المذكرة الايضاحية لهذا النعديل أن الوجهة هي جلب المصلحة أو رفع الضرر العام . وجاء في تلك المذكرة ما قصه :

« ومن الواجب حماية الشريعة المطهرة وحماية الناس من الخروج عليها وقد تكفلت بسعادة الناس دنيا وأخرى وأنها بأصولها تسع الام في جميع الازمنة والامكنة متى فهمت على

حقيقتها وطبقت على بصيرة وهدى

ومن السيامة الشرعية أن يفتح للجمهور باب الرحمة من الشريعة نفسها وأن يرجع الى آراء العلماء لتعالج الامراض الاجتماعية كلما استعصى مراض منها حتى يشعر الناس بأن في الشريعة مخرجا من الضيق و فرجا من الشدة »

وعلى هذا الاساس و مراعاة للمصلحة العامة منع من مباشرة عقد الزواج أو المصادقة عليه ما لم تكن سن الزوجة ست عشرة سنة وسن الزوج ثمانى عشرة سنة وقت العقد ومنع من سماع الشهود على بعض الوقائع والتزملائباتها أوراق تدل على محتها وهذا التعديل في الاحكام والطرق الحكمية مما قصدبه درء المفاسد وجلب المصالح و روعي فيه موافقة أصول الدين وان لم يتفق وأقوال الائمة الاربعة المجتهدين. وهذه الخطة في تدبير الشئون هي السياسة الشرعية

فالسياسة الشرعية هي تدبير الشئون العامة للدولة الاسلامية عا يكفل تحقيق المصالح ودفع المضار مما لا يتعدى حدود الشريعة وأصولها الكلية وان لم يتفق وأقوال الائمة المجتهدين. وبعبارة أخرى هي متابعة السلف الاول في مماعاة المصالح ومسابرة الحوادث. والمراد بالشئون العامة للدولة كل ما تتطلبه حياتها من نظم، سواء أكانت دستورية أم مالية أم تشريعية أم قضائية

أم تنفيذية، وسواء أكانت من شئونها الداخلية أم علاقاتها الخارجية . فتدبير هذه الشئون والنظر في أسسها ووضع قواعدها بما يتفق وأصول الشرع هو السياسة الشرعية

وليس يوجد مانع شرعي من الاخذ بكل ما يدرأ المفاسد ويحقق المصالح في أي شأن من شئون الدولة ما دام لا يتعدى حدود الشريعة ولا يخرج عن قوانينها العامة. وهذه أقوال بعض العلماء التي توضح هذه الوجهة: فقد نقل علاء الدين في كتابه معين الحكام عن الامام القرافي قال:

« واعلم ان التوسعة على الحكام في الاحكام السياسية ليس مخالفاً للشرع ، بل تشهد له القواعد الشرعية من وجوه : احدها ــ ان الفساد قد كثر وانتشر بخلاف العصر الأول ومقتضى ذلك اختلاف الاحكام بحيث لا تخرج عن الشرع بالكلية لقوله عليه « لا ضرر ولا ضرار » و ترك هذه القوانين يؤدي الى الضرر . . و يؤكد ذلك جميع النصوص الواردة بنني يؤدي الى الضرر . . و يؤكد ذلك جميع النصوص الواردة بنني الحرج

وثانها ـ ان المصلحة المرسلة قال بها جمع من العلماء وهي المصلحة التي لم يشهد الشارع باعتبارها ولا بالغانها. ويؤكد العمل بالمصالح المرسلة ان الصحابة رضوان الله عليهم عملوا أموراً لمطلق المصلحة لا لتقدم شاهد بالاعتبار، نحو كتابة المصحف، وولاية

العهد من أبي بكر لعمر، وتدوين الدواوين ، وعمل السكذ، واتخاذ السجن، وغير ذلك من كثير لم يتقدم فيه أمر أو نظير واتما فعل لمطلق المصلحة

وثالثها \_ ان الشرع شدد في الشهادة اكثر من الرواية واشترط في الشهادة العدد والحرية لتوهم العداوة ، ووسع في كثير من العقود كالعارية والمساقاة للضرورة ، ولم يقبل في الشهادة بالزنا الا أربعة وقبل في القتل اثنين لان القصد الستر وان كان اللم أعظم . وهذه المباينات والاختلافات كثيرة في الشرع لاختلاف الأحوال ، فلذلك ينبغي أن يراعى اختلاف الاحوال في الازمان فتكون المناسبة الواقعة في هذه القوانين السياسية مما شهدت لها القواعد بالاعتبار »

و نقل ابن القيم في كتابه الطرق المحكمة عن ابن عقيل قال:

« السياسة ما كان فعلا يكون معه الناس أقرب الى الصلاح وأبعد عن الفساد و ان لم يضعه الرسول ولا نزل به وحي ومن قال لا سياسة إلا بما نطق به الشرع فقد غلط وغلط الصحابة ، فقد جرى من الخلفاء الراشدين ما لا يجحده عالم بالسنن و كفي تحريق على الزنادقة وتحريق عمان المصاحف ونني عمر نصر بن حجاج هال ابن القيم في الطرق الحكمية « وهذا موضع مزلة أقدام ومضاة افهام ، وهو مقام ضنك ومعترك صعب فرط فيه طائفة

فعطلوا الحدود وضيعوا الحقوق وجرءوا أهل الفجور على الفساد وجعلوا الشريعة قاصرة لاتقوم بمصالح العباد محتاجة الى غيرها ، وسدواعلى نفوسهم ظرقاً صحيحة من طرق معرفة الحق والتنفيذ له وعطاوها مع علمهم وعلم غيرهم قطعاً أنه حق مطابق للواقع ظناً منهم منافاتها لقواعد الشرع. ولعمر الله انها لم تناف ما جاء به الرسول و أن نافت مافهموه من شريعته باجتهادهم . والذي أوجب لهم ذلك نوع تقصير في معرفة الشريعة وتقصير في معرفة الواقع و ثنزيل أحدها على الآخر، فلما رأى ولاة الأمور ذلك وأن الناس لايستقيم لهم أمرهم إلابأمر وراء ما فهمه هؤلاء من الشريعة أحدثوا من أو ضاع سياستهم شراً طويلا وفساداً عريضاً فتفاقم الأمر و تعذر استدر اكه وعز على العالمين بحقائق الشرع تخليص النفوس من ذلك و استنقاذها من تلك المهالك. وأفرطت طائفة أخرى قابلت هذه الطائفة فسوّغت من ذلك ما ينافي حكم الله ورسوله وكلاالطائفتين أتيت من قبل تقصيرها في معرفة ما بعث الله به رسوله و أنزل به كتبه ، فإن الله سبحانه أرسل رسله وأنزل كتبه ليقوم الناس بالقسط وهو العدل الذي عامت به الأرض والسموات فاذا ظهرت أمارات العمل واسفر وجهه بلي طريق كان قتم شرع الله ودينه والله سبحانه أعلم

وأحكم وأعدل أن بخص طرق العدل وأماراته وأعلامه بشيء ثم يننى ماهو أظهر منها وأقوى دلالة وأبين أمارة فلا يجعله منها ولا يحكم عندوجودها وقيامها بموجها بلقد بين سبحانه وتعالى بما شرعه من الطرق أن مقصوده اقامة العدل بين عباده وقيام الناس بالقسط فأي طريق استخرج بها العدل والقسط فهي من الدين ليست مخالفة له ، فلا يقال ان السياسة العادلة مخالفة لما نطق به الشرع بل موافقة لما جاء به بل هي جزء من أجزائه ويحن نسمها سياسة تبعا لمصطلحكم و انما هي عدل الله ورسوله ظهر بهذه الامارات والعلامات »

# الاسموم كفيل بالسياسة العادلة

السياسة العادلة لأية أمة هي تدبير شؤونها الداخلية والخارجية بالنظم والقوانين التي تكفل الأمن لأفرادها وجماعاتها والعمل بينهم، وتضمن تحقيق مصالحهم وتمهيد السبيل لرقيهم وتنظيم علاقتهم بغيرهم

والاسلام كفيل بهذه السياسة تصلح أصوله ان تكون أسساً للنظم العادلة وتقسع لتحقيق مصالح الناس في كل زمان وفي أي مكان. وبرهان ذلك أمن ان: أحدها أن الأصل الأول والمصدر العام للاسلام وهو كتاب الله تعالى لم يتعرض فيه لتفصيل الجزئيات بل نص فيه على الأسس الثابتة والقواعد الكلية التي يبنى عليها تنظم الشؤون العامة للدولة . وهذه الأسس والقواعد قلما تختلف فيها أمة عن أمة أو زمان عن زمان . أما التفصيلات التي تختلف فيها الأمم باختلاف أحوالها وأزمانها فقد سكت عنها لتكون كل أمة في سعة من أن تراعى فهامصالحها الخاصة وما تقتضيه حالها

ففي نظام الحكم لم يفصل القرآن الكريم نظاما لشكل الحكومة ، ولا لتنظيم سلطاتها ولا لاختيار أولى الحل والعقد فها . واتما اكتفى بالنص على الدعائم الثابتة التي ينبغي أن تعتمد عليها نظم كل حكومة عادلة ولا مختلف فيها أمة عن أمة فقرر العدل في قوله سبحانه « واذا حكتم بين الناس أن تحكوا بالعدل » والشوري في قوله عز شأنه « وشاورهم في الأمر » والمساواة في قوله سبحانه « انما المؤمنون اخوة » أما ماعدا هذه الأسس من النظم التفصيلية فقد سكت عنها ليتسع لأولى الأمرأن يضعوا من النظم التفصيلية فقد سكت عنها ليتسع لأولى الأمرأن يضعوا

نظمهم و بشكلوا حكومتهم و يكونوامجالسهم بما يلائم حالهم و يتفق ومصالحهم ، غير متجاوزين حدود العدل والشورى والمساواة

وفي القانون الجنائي لم يحدد عقوبات مقدرة الالحس فئات من المجرمين ، الذبن بحاربون الله ورسوله و يسعون في الأرض فساداً. والذبن يقتلون النفس بغير حق. والذبن برمون المحصنات الغافلات. والزانية والزاني. والسارق والسارقة

أما سائر الجرائم \_ من جنايات و جنح و مخالفات \_ فلم يحدد للما عقوبات وانما ترك لاولى الأمر أن يقدروا عقوباتها بما يرونه كفيلا بصيانة الأمن وردع المجرم واعتبار غيره ، لأن هذه التقديرات بما تختلف باختلاف البيئات والأم والأزمان فهد السبيل لولاة كل أمة أن يقرروا العقوبات بما يلائم حال الأمة ويوصل الى الغرض من العقوبة وأرشد الله سبحانه الى أصل عام لا تختلف فيه الام وهو أن تكون العقوبة على قدر الجريمة ، فقال عز من قائل « وان عاقبتم فعاقبوا بمثل ما عو قبتم به » ، وقال هن اعتدى عليكم ،

وفي قانون المعاملات اكتفى بالنص على اباحة ما يقتضيه تبادل الحاجات ودفع الضرو رات تأحل البيع والاجارة والرهن وغيرها من عقود المعاملات وأشار الى الأساس الذي ينبغي أن تبنى عليه تلك المبادلات وهو التراضي فقال عز شأنه ﴿ يأبها الذبن آمنوا لا تأكلوا أموالكم بينكم بالباطل الا أن تكون تجارة عن تراض منكم ، أما الأحكام التفصيلية لجزئيات هذه المعاملات فلولاة الأمر في كل أمة أن يفصلوها حسب أحوالها على أساس التراضي

وكذلك أكتفى بالنص على منع المعاملات التي تفضي الى النزاع وتوقع في العداوة والبغضاء فحرم الربا والميسر على أساس دفع الضرر وقطع أسباب الشحناء وسكت عن تفصيل الاحكام الجزئية لهذه المعاملات ليتسنى أن يكون تفصيلها في كل أمة على وقق حالها

وفي النظام المالي فرض في أموال ذوي المال وعلى رءوس بعض الأنفس ضرائب وجهها في مصارف ثمانية مرجعها الى سد نفقات المنافع العامة ومعونة المعوزين وترك تفصيل الترتيب لهذه الموارد وتصريفها في مصارفها لكل أمة تتبع فيه ما يلائمها وفي السياسة الخارجية أجل علاقة المسلمين بغيرهم في قونه سبحانه « لا ينها كم الله عن الذين لم يقاتلو كم في الدين ولم

يخرجوكم من دياركم ان تبروهم وتقسطوا اليهم ان الله يحب المقسطين، انما ينهاكم الله عن الذين قاتلوكم في الدين وأخرجوكم من دياركم وظاهروا على اخراجكم أن نولوهم، ومن يتولهم فاولئك هم الظالمون ». فالقرآن الكريم لم ينص في الشئون العامة على تفصيل الجزئيات، وماكان هذا لنقص فيه أو قصور وانما هولحكمة بالغة حتى يتيسر لكل أمة أن تفصل نظمها على وقق حالها وما تقتضيه مصالحها على ألا تتجاوز في تفصيلها حدود الدعائم التي ثبتها، فهذا الذي يظن انه نقص هوغاية الكال في نظام التقنين الذي يتقبل مصالح الناس كافة ولا يحول دون أي اصلاح

الله الثمرة بم يأخذ أحدكم مال أخيه ». بل ان العبادات خفسها قرن التكليف بها بما يدل على ان القصود منها اصلاح حال الناس كما قال تعالى في حكمة الصلاة « ان الصلاة تنهى عن الفحشاء والمتكر » وفي الصيام « لعلكم تنقون » وفي الزكاة « خذ من أموالهم صدقة تطهرهم وتزكيهم بها » وفي الحج « ليشهدوا منافع لهم ويذكروا اسم الله على مارزقهم من بهيمة الانعام »

وينطق مهذا قوله تعالى « بريد الله بكم اليسرولا بريد بكم العسر » وقوله عزشأنه « ماجعل عليكم في الدين من حرج ، وقول الرسول مطالحة « لاضرر ولا ضرار » وقوله بيطاني « بعثت ، والحنيفة السمحة »

واذا كان الاسلام غايته ومقصده اصلاح حال الناس واقامة العدل فيهم وخطته وطريقته اليسر بهم ورفع الحرج عنهم فهو بلا ريب كفيل بكل سياسة عادلة ويجدكل مصلح في اصوله وكلياته متسما لكل مابريد من اصلاح ولا يقصر عن تدبير شأن من عثوون الدولة

ورب قائل: اذا كان الاسلام كفيلا بالسياسة العاطة

يتقبل كل نظام تقتضيه مصالح أية امة ولا يقصر عن تدبير شأن من شؤونها فلماذا اضطرت بعض الدول الاسلامية الى الأخذ بقوانين غيرها ، ولم يكن الاسلام مصدرها في سن نظمها وتشريع قوانينها ، وبعبارة أخص لماذا نرى دولة اسلامية مثل مصر تأخذ من غيرها قوانين المعاملات والعقوبات وتحقيق الجنايات وطرق المرافعات و فظم الاجراءات ؟

والجواب: ان هذا ليس منشؤه قصور الاسلام ولكن تقصير المسلمين ، وذلك أن الاسلام عا نص عليه من الاحكام. وعما وضعه من الاصول للاستنباط ، وما أرشد اليه من اعتبار المصالح ، فيه غناء لكل دولة اسلامية لو ان المسلمين وققوا وكان لهم في كل عصر جمعية تشريعية مؤلفة من خيرة. أهل العلم بأصول الدين والبصر بأمور الدنيا وعهد اليهم أن يسابروا تطورات الناس والازمان ويستنبطوا للوقائع المختلفة الاحكام التي تتفق ومصالح الناس و لا تخالف أصول الدين ولكنهم فرطوا في هذا فتصدى للاستنباط من هو غير أهل له وعمت فوضى الاجتهاد الفردى واضطروا لمعالجة هذه الفوضى بسد باب الاجتهاد والاقتصار على فهم وتطبيق ما استنبط الاعة المجتهدون السابقون، وكان من نتائج هذا الوقوف تركهم

وما وتغوا عنده ومسارة الزمن بالقوانين والنظم التي تقتضبها المصلحة

٣

# السياسة الشرعية الدستورية

أهم ما يقرر من أسس السياسة الدستورية في أي أمة أمور ثلاثة أولا \_ شكل الحكومة والدعائم التي تقوم عليها

ثانياً \_ حقوق الأفراد

ثالثاً \_ السلطات ومصدرها و من يتولاها

ومنبين ما قرره الاسلام في هذه الأسس و نتبعه بما يتصل به من مباحث الخلافة. ومن هذا تتجلى سياسة الاسلام الدستورية

### ١ - شكل الحكومة الاسلامية ودعائمها

اتفقت كلة علماه القانون على أنه لا بد من تحديد علاقة الفوة الحاكة بالأمة المحكومة حتى يمكن التوفيق بين سلطات الحاكم وحرية المحكوم ، ومن اختلاف هذه العلاقات اختلفت أشكال الحكومات وتنوعت الى دستورية واستبدادية وتعددت أشكال كل واحدة من النوعين

والناظر في آيات الكتاب الكريم وصحاح السنة يقبين أن الحكومة الاسلامية دستورية وان الأمر فيها ليس خاصاً بفرد وأعا هو للامة ممثلة في أولى الحل والعقد لأن الله سبحانه جعل

أمر المسلمين شورى بينهم وساق وصفهم سندا مساق الأوساف الأوساف الثابتة والسجاوا اللازمة كأنه شأن الاسلام ومن مقتضياته ، فقال عز من قائل في سورة الشورى « والذين استجابوا لربهم وأقاموا الصلاة وأمرهم شورى بينهم وتما رزقناهم ينفقون » وأمر الرسول الصلاة وأمرهم شورى بينهم وتما رزقناهم ينفقون » وأمر واستغفر لهم وشاورهم في الأمر » وجعل الطاعة لأولى الأمر والمرجع الهم فقال عزشانه « يأنها الذين آمنوا أطبعوا الله وأطبعوا والى الرسول وألى الأمر منكم » وقال « ولو ردوه الى الرسول والى الرسول والى الأمر منهم علمه الذين يسقنبطونه منهم » ووردت في السنة أولى الامر عبدة أحاديث تدعو الى الشورى ، وكان علم ينافي ومنن الراشدين من بعده على النشاور وعدم الاستقلال بالامور

وكذلك تضافرت الأحلة على أن الرياسة العليا في الحكومة الاسلامية ليست حقاً لقريش ولا لغير قريش لانه لم يرد في القرآن الكريم ولا في السنة الصحيحة مايدل على أن أمم المسلمين بعد رسول الله يكون في أسرة خاصة ولا فراد معينين ومقتضى ترك هذا التعيين أن يكون أمم الرياسة العليا موكولا الى الأمة يختارله من نشاء . ورسول الله والحالي يستخلف على الناس أحداً ولوكان الأمم وراثياً لعهد به الى صاحبه . والمسلمون لما اجتمعوا في سقيفة بنى ساعدة على أثر وفأة الرسول واختلفوا فيمن على الأمر في سقيفة بنى ساعدة على أثر وفأة الرسول واختلفوا فيمن على الأمر بعده كانت حجيج الفريقين المختلفين فاطقة بأنهم لايعرفون الأمر بعده كانت حجيج الفريقين المختلفين فاطقة بأنهم لايعرفون الأمر

حمّاً لمين حتى أن بعض الانصار دعا الى بيعة سعد بن عبادة ، و بعضهم قال للمهاجرين: منا أمير ومنكم أمير و أبو بكر لما حجهم. بأن الأثمة من قريش لم يحجهم به على أنه نص من الدين ولكن على آنه نظر صحبح لما لقريش إذ ذاك من العصبية و المنعة . وقد بين أبو بكر نفسه وجهة هذا النظر إذ قال: « ان هذا الأمر ان تولته الاوس نفسته علمهم الخزرج وإن تولته الخزرج نفسته علمهم الاوس ولا تدين العرب الالمذا الحي من قريش ، ولوكان نصأ من الدين ماخني على جميع من كان في السقيفة من الاقصار والمهاجرين ماعدا أبا بكر وما احتاج أبو بكر الى حديث المنافسة بين الاوس والخزرج وماساغ لعمر أن يقول وهو يفكر زمن خلافته فيمن يستخلفه: ﴿ لَوْ كَانَ سَالُمْ مُولَى حَدْيَمَةً حَيًّا لُولَيْتُهُ ﴾ أذ كيف يولي مولى نعبد ما محم في السقيفة أن الائمة من قريش. ويؤيد هذا النصوص الواردة بالاعتاد على الاعمال لا على الإنساب وبالتبرق من عصبية الجاهلية و بأن أكرم الناس عند الله أتقام ا

وكذلك قرر الاسلام مسئولية رجال الحكومة أمام الامة وهذا واضح من النصوص التي يطلب بها من الأمة نصح ولاة الأمر والاخذ على أيدي ظالمهم كقوله على د ان الله رضى لسكم ثلامًا ويسخط لم ثلامًا يوضى لكم أن تعبدوه وحده ولا تشركوا بعشيئًا وأن تعتصموا بحيل الله جيمًا ولا تفرقوا . وأن تناصحوا من ولاه الله أمركم هوقوله د ان الناس اذا رأوا الظالم فلم يأخذوا على يديه

أوشك أن يعمهم الله بعقاب من عنده ، وهذه المسؤلية من نتائج المشورى اذ لولا أن للأمة حق الرقابة على الحاكم ما أمر أن يستشيرها المادان المادة الم

والخلفاء الراشدون كانوا يقرون هذه المسئولية فأبو بكر أول ما ولي الخلافة قال: أنى وليت عليكم ولست بخيركم قان أحسنت فأعينوني وان صدفت فقوموني . وعمر لما ولي الخلافة قال : من رأى منكم في اعوجاجاً فليقومه قال له اعرابي والله لو رأينا فيك اعوجاجاً لقومناه بسيوفنا وكثير من الاحاديث والآثار متضافرة على تقرير هذه المسئولية . وقد استنتج الاستاذ الامام رحمه الله من ايجاب المشاورة على الحكام و ايجاب النصح على المحكومين أن النظام النيابي واجب في الاسلام قائلا ﴿ ان النصح والشورى لا يتمان الا بقيام فئة خاصة من الناس تشاور وتناصح اذ ليس في وسم جهور الأمة القيام بهما . واذا كان ذلك الواجب المفروض على الحكام والمحكومين لا يتم الى بوجود هذه الفئة كان تخصيص فريق من الامة لهذا العمل وأجباً عملا بالاصل المتفق عليه « ما لا يتم الواجب الابه فهوواجب »

ومن هذا يتبين أن دعائم الحكومة في الاملام هي الشورى ومسؤولية أولي الأمر و استمداد الرئاسة العليا من البيعة العامة وهذه دعائم تعتبد علمها كل حكومة عادلة لان مرجعها كلها أن يكون أمر الأمة بيدها وأن تكون هي مصدر السلطات وقد قضيت الحكمة أن تقرر هذه الانتخائم غير مغصلة لان

تفصيلها مما يختلف الحنالا زمان والبيئات. فالله أمر بالشورى وسكت عن تفصيلها ليكون و لاة الأمر فيكل أمة في سعة من وضع نظمها بما يلائم حالم ، فهم الذين يقر رون نظام انتخاب رجالها والشرائط اللازمة فيمن ينتخب وكيفية قيامهم بواجهم وغير ذلك مما تتحقق به الشورى و يتوصل به الى الاشتراك في الامر اشتراكا يحقق أن أمر المسلمين شورى بينهم

وكف يؤدي رجال السوولية وكيف يؤدي رجال الشورى واجب النصح وتقديم ما يمكن أن يطرأ ، ترك تفصيله لتراجى فيه المصلحة ومقتضيات الزمن

ومثله البيعة ومن يتولاها وشرائطها وكل ما يتعلق بها نما يحقق الغرض منها ، وافأ لا يمكن القول بأن فى الاسلام قصور ا عن مسايرة الزمن فى شكل الحسكومة الملائمة لأن الاسلام أقر أسسا عادلة لا يختلف فيهما أمة عن أمة ، وأفسح للنساس فى أن يقرروا على هذه الأسس ما يرونه \_ من التفصيلات \_ كفيلا عصالحهم وملاغًا لاحوالهم

واذا كان المسلمون أهماوا تنظم هذه الشورى حتى ذهبت روحها وجرؤ بعضهم أن يقول انها مندوبة لامحتومة ، وأغفلوا المسؤولية حتى استقل بأمرهم ولاتهم وخرست الالسنة عن النصيحة وصمت الآذان عن سماعها . وأضاعوا البيعة ومسخوها حتى جعاوها أمرا صوريا لا يعتق الغرض منها ولا يشهر بادادة الامة

اذا كانوا قد فعلوا هذا حتى ظهرت حكوما بهم فى كثير من الازمان على أشكال بعيدة عن شكل الحكومات العستورية فليس هذا من الاسلام ولكنه من اهمال المسلمين

#### حقوق الافراد

من الاسسالتي تبنى علمها النظم الدستورية كفالة حقوق الافراد والمساواة بينهم في التمتع بهها ، ولا يخلو قانون أساسي لحكومة دستورية من تقرير الحرية والمساواة وتشريع الاحكام الكفيلة بتحقيقها وصونها

وجميع الحقوق على تعددها ترجع الى أمرين عامين : الأول الحرية الشخصية ، والثاني المساواة بين الافراد في الحقوق المدنية والسياسية الشخصية .

المراد من الحرية الشخصية أن يكون الشخص قادرا على النصرف في شؤوت فنه وفي كل ما يتعلق بداته ع آمنا من الاحتداء عليه في نفس أو عرض أو مال أو مأوى أو أي حق من حقوقه ، على أن لا يكون في تصرفه عدوان على غيره ، ومن هذا التعريف يتبين أن الحرية الشخصية تتحقق بتحقق أمور و وانها معنى مكون من حريات عدة وهي : حرية الذات ، وحرية المأوى ، وحرية الملك ، وحرية الاحتقاد ، وحرية الراي ، وحرية التعلم . فني تأمين الفرد على هذه الحريات كفالة لحريته الشخصية ، وهذا ما قررة الاخلام في شأن هذه الحريات

## الحرية الفردية أوحرية الذات

في أحكام الاسلام ما يقرر هذه الحرية ويؤمن الفرد على ذاته من أي اعتداء : وذلك أن الاسلام حد حدوداً بأوامره ونواهيه ؛ وشرع لمجاوزة هذه الحدود عقوبات ، بعضها مقدرة وهي الحدود ، وبعضها موكول تقديره الى ولاة الامر وهي التمازير . فلا جرعة الا في تعدي حدود الله ، ولا عقوبة الا على وفق ما شرع الله . واتفقت كلمة علماء الاسلام على أن المقوبات عما لا تثبت بالرأي والقياس والها لا تثبت الا بالنص ، وجاء في القرآن الكريم قوله عز شأنه د ولا عدوان الا على الظالمين ، وقوله تعالى « فن اعتدى عليكم فاعتدوا عليه عثل ما اعتدى عليك ، فني النعي عن العدوان الاعلى ظالم وفي الأمر بأن يكون الاعتداء على الظالم مماثلاً لاعتدائه لا ريد، وفي قصر الجريمة على مخالفة حدود الله ، ومنع تشريع العقوبات بالرآي والقياس كفالة للحرية الفردية وتأمين من الاعتداء على الذات. وجميع ما في كتاب الله وسنة رسوله ، من النهي عن الظلم والا وذاء للسلم والذمي، يؤيد حرية الذات وأمان الانسان من أذى غيره

### حرية المأوى

في أحكام الاسلام ما يكفل هذه الحرية فان النفي والابعاد عقوبة لم يذكر ها القرآن الكريم الاجزاء ثلذين يحاربون الله ورسوله و يسعون في الأرض فساداً. قال تعالى: « أنما جزاء الذين محاربون الله ورسوله و يسعون في الأرض فساداً أن يُقتّلوا أو يصلبوا أو تقطع أبديهم وأرجلهم من خلاف أو ينفوا من الارض

ذلك لمم خزي في الدنيا ولمم في الآخرة عذاب عظيم »

وفى القرآن الكريم والسنة تقرير حرمة المسكن قال تعالى و يا أبها الذين آمنوا لا تدخلوا بيو تا غير بيوتكم حتى تستأنسوا وتسلموا على أهلها ذلكم خير لكم لعلمكم تذكرون. قان لم تجدوا فيها أحداً فلا تدخلوها حتى يؤذن لكم، وان قيل لكم ارجعوا فارجعوا، هو أزكى لسكم، والله بما تعملون عليم ». وقال عليه الصلاة والسلام « اذا استأذن أحدكم ثلاماً فلم يؤذن له فليرجم »

### حرية الملكية

الاسلام أقر هذه الحرية وكفلها بأحكام عدة:
منها أن كل ما شرعه الله من التصرفات التي تفيد نقل ملكية العين أو منفعها ، من بيع و اجارة وقر ض وغيره ، جعل أساس صحته ونفاذه حرية المتصرف ورضاه واختياره . فالركن

الاول لصحة المبادلات المالية التراضي والأصل في هذا قوله عزشاً نه: • ياأيها الذين آمنوا لاتأكلوا أموالكم بينكم بالباطل إلا أن تكون تجارة عن تراض منكم،

ومنها النهي في مواضع عدة في القرآن والسنة عن التعدي على مال الغير وأخذه من مالكه بغير حق، قال تعالى و ولا تأكوا أموالكم بينكم بالباطل و تُدلوا بها الى الحكام لتأكلوا فريقا من أموال الناس بالاثم وأنتم تعلمون، وقال عزشاً له ﴿ إِن الذين يأكلون أموال اليتامى ظلماً إنما يا كلون في بعلونهم نارا و سيصلون سعيرا،

وليس تقرير عقوبة السارق وقضمين الغاصب إلا ضماناً لحرية الملكية. قال تعالى: « والسارق والسارقة فاقطعوا أيديها » وقال عليه السلام « لا يحل لأحد أن يأخذ متاع أخيه لاعباً ولاجاداً ، فان أخذه فليرده عليه » وقال « على اليد ما أخذت ختى ترد »

وبما يؤيد حق الملكية في أحكام الاسلام قوله على المنكان يغين في المبادلات « اذا بايعت فقل : لاخلابة ، ولي الخيار ثلاثة أيام ، ونهيه عن بيع الغرر ، فان في تجويز شرط الخيار والنهي عن بيع الغرر ضائة لتحقق رضا المالك بالتبادل وعدم خروج الملك من مالكه وفي نفسه شهة قهر أو خداع له ، بل ان

\* ( ) + - ( ) 38/154

تقرير حق الشفعة اذا نظر اليه من ناحية انه لدفع الضرر عن الجار أو الشريك يؤيد احترام الملكية و احاطة المالك بما يدفع عنه الضرر ومجول بينه وبين الانتفاع بملكه

#### حرية الاعتقاد

الاسلام أقر هذه الحرية، وترك لكل فرد الحرية التامة في أن يكون عقيدته بناء على ما يصل اليه عقله و نظره الصحيح ، وذلك أن الاسلام جعل أساس التوحيد و الايمان البحثوالنظر، لاالقهر والالجاء، ولا المحاكاة والنقليد. ففي كثير من آي الكتاب الكريم لفت الناس الى النظر في ملكوت السموات والارض وما خلق الله من شيء ، لمهتدواهم مهذا النظر الى الاعان الصحيح والدين الحق، كقوله تعالى : « أو لم ينظروا في ملكوت السموات والارض وما خلق الله من شيء ، وقوله تعالى : ﴿ أَنْ فَي خَلْقَ السموات و الارض، و اختلاف الليل و النهار، والفلك التي تجري في البحر عما ينفع الناس ، وما أنزل الله من السماء من ماء ، فاحيا به الارض بعد موتها، وبثُّ فيها من كل دابة، وتصريف الرياح والسحاب المسخريين الساء والارض، لا يات لقوم يعقلون ١٠ و في كثير من الآي الكريمة نعى على من آمن بطريق التقليد لا بطريق البحث والنظر ، كقوله تعالى: ﴿ بِل قَالُوا

\* + + \* 4 4 39/154

انا و جدنا آباءنا على أمة و انا على آئارهم مهتدون ، » وفي كثير من الآي نفي للايمان بطريق الأكراه والقسر كقوله تعالى : « لا اكراه في الدين ، قد تبين الرشد من الغي ، ، وكقوله تعالى: « افأنت تكره الناس حتى يكونوا مؤمنين » وكقوله تعالى: « ليك دينكم ولي دين ».

فاذا كان أساس الاعتقاد في الاسلام النظر العقلي والبحث والتفكير في آيات الله و لا محاكاة ، ولا تقليد ، ولا الجاء ، ولا . اكراه، فليس أضمن لحرية الاعتقاد منهذا. ويؤيده ماجاء في الكتاب الكريم من انه لاسلطان للداعى غير سلطان التذكير والموعظة الحسنة، قال تعالى لرسوله: ﴿ فَذَكُو اتَّمَا أَنْتُ مَذَكُرُ ، لست عليهم بمسيطر ،

هذا ما يؤيد حرية الاعتقاد في الاسلام و اما مايقرر، جماية اقامة الشعائر، فإن الاسلام جعل لغير المسلمين الحرية التامة في أن يقيموا شعائر دينهم في كنائسهم ومعابدهم وجعل لهم أن يتبعوا أحكام دينهم في معاملاتهم وأحوالهم الشخصية . و الأصل في هذا قوله عليه في شأن الذمبين ﴿ لهم مالنا وعليهم ما علينا ، وجميع العهو د التي كانت تعطى للمعاهدين كان يقرن فيها بالتأمين على الانفس والاموال التأمين على العقائد و اقامة الشعائر، وفي عهد عمر لاهل ايليا مانصه وأعطاهم الامان لانفسهم وأموالهم

و كنائسهم وسائر ملتهم ، لا تسكن كغائسهم ولا ينقص منها ولا من خيرها ولا من صلبهم ، ولا يكرهون على دينهم ، ولا يضار أحد منهم ، والاسلام في تكوين العقيدة اطلق للعقل عنان النظر ، و فسح له في مجال البحث والتفكير في الآيات و الدلائل وفي حماية عقائد المسلمين احاطها بما يكفلها و يحفظها و ترك أرباب كل دين و ما يدينون به

## حرية الرأى

الاسلام في شأن هـ ذا الحق نظر الى موضوع الرأي : إما أن يكون أمماً دينياً ، أو غير ديني

خدما براه ، و يعرب عنه بالوسيلة الميسورة له ، وقد حدث في حدما براه ، و يعرب عنه بالوسيلة الميسورة له ، وقد حدث في صدر الاسلام و بعده عدة حوادث تدل على حرية الرأي واقراره في هذه المواضع : من ذلك أن رسول الله على أشار على المسلمين في بعض الغزوات أن ينزلوا موضعاً معيناً ، فسأله أحد الصحابة : في بعض الغزوات أن ينزلوا موضعاً معيناً ، فسأله أحد الصحابة : أهذا منزل أنزلكه الله ؟ أو هو الرأي و الحرب و المكيدة ؟ قال : بل هوالرأي و الحرب و المكيدة ؟ قال : بل هوالرأي و الحرب و المكيدة ؟ قال : في معاني للرسول : ليس هذا بمنزل أخر ، و أشار في زال المسلمين منزلا أخر ، و تحولوا . واختلاف أبي بكر و عمر في حكم الاسرى على مسمع من الرسول

\* \* \* \* \* 4 41/154

خبره مستفيض. وكذلك اختلاف كبار الصحابة في شأن الخلافة وكثير من الشئون

وأما في الأمور الدينية فلكل واحد أن يجبهد فها ، وبرى الرأي الذي يوصله اليه اجتهاده ، مادام اجتهاده في غير موضع النص، ورأيه في حدود أصول الدين الكلية ونصوصه الصحيحة : وذلك أن الاسلام جعل القياس أحد أصوله ، ومصدراً من مصادر التشريع فيه ، والقياس هو إلحاق الاشباه بالاشباه ، والنظائر بالنظائر ، لاستنباط الاحكام التي لم ينص علمها ، . . . وفي هذا الالحاق والاستنباط مجال فسيح للرأي ، ومتسع عظم وفي هذا الالحاق والاستنباط مجال فسيح للرأي ، ومتسع عظم وكذلك جاء في السنة ، أن كل مجتهد مأجور: ان أخطأ فله أجر ، وان أصاب فله أجر ان . فالمثوبة على الاجتهاد \_ سواء واقراره هذا الحق

ويؤيد هذا ماورد في كنير من النصوص من ذم التقليد والنعي على المقلدين الذين بهملون عقولهم ولا محررونها من أسر التلقيد، وما جاء على ألسنة كثير من المجتهدين من التصريح بانهم مااجمدوا ليقلدوا، وان آراءهم لانفسهم وخطأهم عليها فليس في أصول الاسلام و نصوصه ما ينافي حرية الرأي

بالمعنى الذي بيناه ، بل فيها مايؤيده ويقرره . وأما ماورد عن ابن عباس من قول الرسول عليه : • من قال في القرآن برأيه فليتبوأ مقعده من النار » ، وما ورد عن أبي بكر من قوله : • أي مماء تظلني وأي أرض تقلني ان قلت في كتاب الله برأيي ؟ » ... فهو محمول على الرأى الذي يستند الى مجرد الهوى ولا يعتمد على مصلحة عامة ولا أصل ديني كلي

وأما ماحدث في الاسلام من سد باب الاجتماد و ايجاب التقليد لائمة معينين، فإن هذا ليس من مقتضي أصول الدين أو نصوصه و انما هو علاج لجأ البه المتأخرون سداً لباب الفوضى، فهو من قبيل ار تكاب أخف الضررين وأهون الشرين ، ولو وفق المسلون الى علاج تلك الفوضى ماكان في الاسلام مانع من الاحتماد

### حريةالتعليم

الاسلام نص على أن طلب العلم فريضة على كل مسلم و مسلمة و ننى أن يستوى الذبن يعلمون و الذبن لا يعلمون ، ولم ينص على أنواع معينة من العلوم وحظر ما عداها ، فكل علم يوصل الى مصلحة دنيوية أو ديئية فهو مطلوب وهو حق مشاع بين أفراد الناس ذكورهم و انائهم ، وليس في أصول الاسلام ما يدل على أنه يضيق بعلم أو يقف في سبيل تعلم بل ان في حوادث التاريخ

**4** 4 43/154

دليلا على أن المسلمين وسعت صدورهم و بلادهم مختلف العلومهم وطبقات العلماء الذين ما وجدوا في غير الاسلام متسماً لعلومهم و نظر ياتهم . وان ما نقل الى العربية من علوم الفرس على يد ابن المقفع وأضرابه ، وما عرب من علوم اليونان في عهد المنصور والرشيد والمأ ون ، وما كانت عليه حال العلم والتعليم في معاهد بغداد وقر طبة و سمر قند ، دليل على تقدير الاسلام لحرية العلم وأ

وتاييده للتعليم

وكيف لاينفق الاسلام وحربة التعلم ، وأول أمس الاسلام أن يكون الايمان عماده البرهان و الحجة والنظر في ملكوت الساوات و الارض ا وهذا النظر يحتاج الى مختلف العلوم وتعرف كثير من النظريات ا . . . وكيف يكلف المسلمون بقوله تعالى : « وأعدو الهم ما استطعم من قوة » اذا كان في الاسلام ما يقيد حريبهم في اعداد القوة بحظر البحث في أنواع من العلوم أو الفنون التي تنطلها حاجات الاعداد في مختلف العصور

فالحقيقة النابتة أن الاسلام يقرر حرية العلم ، بل بجعل طلبه فريضة محكة على كل مسلم ومسلمة ، وما يرمى به المسلمون من اضطهاد أنواع من العاوم في بعض العصور ، فليس سببه أمماً في طبيعة الاسلام . وفيا كتبه الاستاذ الامام في كتابه « الاسلام والنصرانية مع العلم والمدنية » مقنع لمن في نفسه ريب

\* () + - ( 44/154

#### المساواة

المساواة شعار من أظهر شعائر الاسلام، و نصوصه وأحكامه ناطقة بتقر برها على اكل وجوهها : وذلك أن الاسلام لا يفرق بين واحد وآخر في الخضوع لسلطان قانونه، وليس فيه فرد فوق القيانون معها علت منزلته ، وأمير المؤمنين والوالي وكل واحد من الافراد متساوون في أحوالهم المدنية والجنائية ، لايمتاز و احد بحكم خاص ولا بطرق محاكة خاصة بل جميعهم أمام القانون سواء وكذلك لايم بزالاسلام و احداً عن واحد في الممتع بالحقوق: فلم يجعل منزلة أو منزة حقاً لافراد أسرة معينة، لايستمتع بها سواه، بل ناط الأمر بالعمل له، ومهد السبيل لكل عامل، فكل مناصب الدولة من امارة المؤمنين الى أصغر منصب فها حق مشاع بين أفراد الامة ، لابحول بينه و بينها نسب أوعصبية و منطق بهذا قوله علي ولافضل لعربي على عجبي إلا بالنقوى » وقوله على الله عاشم: « يابني هاشم . لا يجئني النـاس بالاعمال وتعبينوني بالانساب. ان أكر مكم عند الله أتقاكم » وفي كثير من النصوص تقرير المساواة وجعلهــا من شعائر الايمان، كقوله تعالى ﴿ انما المؤمنون اخوة ، وقوله على ﴿ اخوانكم خدمكم » وقوله عليه السلام: « الناس سواسية كأسنان المشط ، لافضل لاحمر على أسود ولا لغربي على عجبي »

- 4 + - 4 4 45/154

وفي كثير من الاحكام تحقيق هذه المساواة: فني الحج كلهم بلباس واحد عراة الرموس لايلبسون مخيطاً ، وفي الصلاة كلهم في حفوف متساوية ، وفي التناصح للوضيع على الرفيع ما للرفيع على الوضيع ، وفي الجنايات النفس بالنفس والعين بالعين والجروح قصاص ، ... وهكذا في سائر الاحكام الاسلامية الناس سواسية . وقد كانت هذه المساواة في صدر الاسلام شعار المسلم بنعمة هذه المساواة علا بقول الرسول عليه : « لهم مالنا وعلهم ماعلنا » وقوله على « من آذى ذمياً فأنا خصمه يوم القيامة »

السلطات في الاسلام

ومصدرها ومن يتولاها

ا \_ السلطة التشريعية

يتولى السلطة التشريعية فى الحكومات الدستورية الحاضرة أعضاء المجالس النيابية ، فهم الذين يقومون بسن القوانين وتشريع الاحكام التي تقتضها حاجات الزمر، ومصالح الناس ويشرقون

- 4 + - 4 46/154

على تنفيذها

وأما في الدولة الاسلامية فالذي يتولى السلطة التشريبة م الجنهدون وأهل الفتيا ، وسلطتهم لا تعدو أمرين : أما والنسبة الى ما فيه فعى فعملهم تفهم النص وبيان الحكم الذي يعل عليه ، وأما بالنسبة الى مالا فعى فيه فعملهم قياسه على ما فيه نص واستنباط حكه بواسطة الاجتهاد ونخريج العلة وتحقيقها و ذلك ان الدولة الاسلامية لها قانون أساسي الحي شرعه الله في كتابه وعلى لسان رسوله فحيث يوجد فص في هذا القانون بجب اتباعه ولا يكون لرجال التشريع فيه الا البحث وتعرف الحسكم ولا يكون لرجال التشريع فيه الا البحث وتعرف الحسكم في هذا الفون كان لرجال التشريع الاسلامي بحيال للاجتهاد في هذا الفون كان لرجال التشريع الاسلامي بحيال للاجتهاد والاستنباط على أن يكون مرجعهم في اجتهادهم واستنباطهم في واستنباط على أن يكون مرجعهم في اجتهادهم واستنباطهم في واسطة القياس على مافيه فص

وكل دولة املامية في أي عصر من العصور لا تستغني عن وجود جماعة من أهل الاجهاد الذين استكاوا شرائطه و توفرت لم القدرة النامة برجع الهم في فهم نصوص القانون الاسامي الالهي و تطبيقه . وفي تشريع الاحكام لما بحدث من الاقضية والحوادث وما يطرأ من المصالح والحاجات

\* \* \* \* \* \* 4 47/154

وقد انقضى القرن الاول الهجرى ولم يكن العولة الاسلامية النون مدون سوى القرآن السكريم الذي جمع في عهد الخليفة الاول أبي بكر الصديق وكان التشريع في ذلك القرن على عهده الخلفاء الراشدين وصدر الدولة الاموية بالرجوع الى القرآن والى حفاظ السنة ، فان و جد أهل الفتيا \_ من الصحابة والتابعين وتابعهم \_ نصاً اتبعوه والا اجهدوا رأهم ، وما كانت تدون هذه الآراء الاجهادية ولا تعتبر قانونا ولا شرعا ، الا باعتبار ان مستندها ومرجعها الى القرآن والسنة

لكن لما اتسعت دائرة الفتح وانتشر الاسلام في المالك القاصية و تفرق حفاظ الشريعة وروانها في مختلف الانحاء مع فيادة وسائل الحضارة والعمران و مجدد الاقضية والحوادث بتشعب المعاملات والاحوال خيف من تشتت أحكام الشريعة ودخول الفوضي في التشريع فكان هذا باعثا على أمرين الاول تعدوين الحديث الرجوع الى مافيه من الاحكام والثاني تدوين المجتمدين اجتماداتهم وأصولهم التي استندوا النها في التفريع والاستنباط وأول من قام بالامر الاول الامام الزهري بأمر من الخليفة عمر بن عبد العزيز فقد دون ماوصل اليه من السنة في التلجري ، وقام بالأمن الثاني الاقة المجتمدون: أبو عنيفة ومالك المحجري ، وقام بالأمن الثاني الاقة المجتمدون: أبو عنيفة ومالك

والشافعي وأحمد وداود وزيد بن علي وجعفر الصادق وغيرهم، ومن هذا الحين صار رجال التشريع برجعون الى الكتاب والسنة واجتهادات الائمة، وما كان في هذا من بأس لان الرجوع الى مجتهدات الائمة ما كان الا للاهتداء الى فهم نصوص الكتاب والسنة والاستعانة على الاستنباط لالأنها أصل في الدين وقانون أساسي. وهذا هو الغرض الذي قصد اليه المجتهدون، فهم أنما أرادوا أن يضيئوا السبيل لمن بريد الاستنباط من أهله وأن لايدعوا السبيل ليتهجم على الكتاب والسنة من ليس أهملا للاستنباط، وبمبارة أخرى أرادوا أن يسنوا طريق التشريم لرجل التشريع الذين بأنون بعدهم وعكنوا من ليس له وسائل الاجتهاد من تعرف الاحكام. وما خطر لامام منهم رضى الله عنهم أن تلتزم الامة آراءهم و لا أن يكون تدوين مجتهداتهم حائلا بين أولى العلم وبين الرجوع الى نصوص القانون الاساسي ليفهموا كما فهمواويستنبطوا كااستنبطوا ولكن منجاء بعدهم أساء فهم غرضهم وحمل المسلمين على اتباع آرائهم وحرم الاجتهاد بالرجوع الى أصل القانون الاساسى فكان من ذلك الحرج قصور التشريع الإسلامي عن مسارة الزمن وتحقيق مصالح الناس والتجاه بعض الحكومات الاسلامية الى العمل بقوانين أمم غير اسلامية والحق أن السلطة التشريعية في الاسلام لو أنها مع اعتادها على

القانون الاساسى الالجي وضع لها نظام لانتخاب رجالها من بين من تتوفر فيهم شرائط الاجتهاد وحدد عددهم واختصاصهم والتزمت الدولة بآرائهم قضاء وتنفيذاً لكانت كافضل سلطة تشريعية في حكومة دستورية ولكفلت حاجات المسلمين في مختلف العصور

ولكن ترك أم التشريع فوضى فادعى الاجتهاد من ليس أهلاله و تعذر تعيين من له السلطة التشريعية واستحال اجتماعهم و تبادلم الآراء، وكان من نتيجة هذا تشعب الآراء واختلاف الاحكام اختلافا لم يتيسر الحكومات الاسلامية معه أن ترجع الى آرائهم أو تلتزمها ولما وحد العلماء ان هذه الفوضى التشريعية لاتقف عند حد اضطروا الى تدبير علاج لها ، وكانت الحكة في أن يعالجوها بوضع نظام لرجال السلطة التشريعية بحول بين التشريع وبين هذه الفوضى ، ولكنهم عالجوها بسد باب التشريع وبين هذه الفوضى ، ولكنهم عالجوها بسد باب التشريع وابين هذه الفوضى ، ولكنهم عالجوها بسد باب التشريع الاسلامي عن مصالح الناس وحاجاتهم الان المصالح في التشريع الاسلامى واقف عند ماوصل اليه الانحة في القرن الثاني الذين واعوا في استنباطهم حال عصرهم ومصالح الناس في زمنهم وبلادم

ومن هذا يتبين ان فتح باب الاجتهاد الفردى شرعلى

التشريع الاسلاى لانه يمد السبيل للادعياء ويكار الخلف ويشعب الآراه. وشر منه سد باب الاجتباد لانه يوقف مركة التشريع ويجعل المقانون الاسلاى كاصراعن مصالح الناس وإنابير كله هو في اجتهاد الجماعة وتشريعهم ، وهذا هو سبيل الصحابة و من تبعهم باحسان فقد كان أبو بكر اذا أعياه أن يجد في الأحم نصافي كتاب الله أو سنة رسوله جمع رموس الناس وخيارهم خاستشارهم فان أجعر أيهم على أمر قضى به . وكذلك كان يفعل عمر وفي البولة الاموية بالاندلس انشئت دارني قرطبة لشورى القضاء أعضاؤها من جلة العلماء برجم المهم في تقرير الاحكام. وَ كُنْهِرُ ا مَا يَذَكُرُ فِي تُرَاجِم عَلَمَاء الأنعلس ان فلانا كان مشاورً ا. وطلب فلان الى الشورى فأبى وذكر القرطبي هذه المشورى بقوله إن الشورى خالفت الامام مالكاني عدة أحكام أخفت فها جنول أبي القاسم . وفي أو الحر القرن النالث عشر الهجري أخلت الدولة العبانية في وضع أمناس لملاج وقوف حركة التشريع الاسلام فكونت من علماء الامة ويقيلها جماعة محتهم و جعية الجلة ، وانتجوا من كتب مذهب أبي حنينة ( بحسلة الاجكام العدلية) وقد كان بيداً علما عامراعلى القرتيب وبهنيب الوضع والاختيار من كتب المنحب، وقر طال زمنها لتعاور علما المالتشريع ومساوة الزمن

\* \* \* \* \* \* \* 51/154

#### ب - السلطة القضائية

الذي يتولى هذه السلطة في الاسلام هم رجال القضاء. وقد روعي في الحكومات الدستورية الحاضرة أن يكون رجل القضاء غير رجال التشريع تطبيقا لمبدأ الفصل بين الملطات و لكن في صدر الاسلام كانت السلطة التشريعية والقضائية تجنبع في يد واحدة لأن الخليفة كان يتولاها فان وجد نصا قضي به وان لم يجدكان يستشير الفقهاء والمفتين من الصحابة فاذا تكون الرأى قضي به ، وكذلك كان يفعل من يعهد اليــ الخليفة بالقضاء: فكان رجال القضاء من المجتهدين الذين إلم السلطة التشريعية وكان قانونهم هو كتاب الله والسنة الصحيحة وما يستقرعليه رأى جماعة التشريع

آخر ج البغوى عن ميمون بن مهران قال : كان أبو بكر آذا ورد عليه الخصوم نظر في كتاب الله فان وجد فيه مايقضي بينهم وفضى به ، و أن لم يكن في الكتاب و علم من رسول الله في ذلك الامر سنة قضيها، فإن أعياء خرج فسأل المعلمين وقال: أتاني كذا وكذا فهل علم أن رسول الله قضى في ذلك بقضاء ? فر عا اجتمع عليه النفر كلهم يذكر عن وسول الله فيه قضاء فيقول

= () + = ( 1 52/154

#### (XX)

الحدقة الذي جعمل فينا من يحفظ عن نبينا. فان أعياه أن يجد فيه سنة عن رسول الله جمع رءوس الناس وخيارهم فاستشارهم فان أجمع رأيهم على أمر قضى به وكان عمر يفعل ذلك فان أعياه أن يجد في القرآن والسنة نظر هل كان فيه لابي بكر قضاء فان وجد أبا بكر قضى فيه بقضاء قضى به والا دعار ءوس المسلمين فاذا اجتمعوا على أمر قضى به . وأول خليفة ولى السلطة القضائية نفر ا معينا هو عمر بن الخطاب

فقد ولى أبا الدرداء قضاء المدينة وولى شريحا قضاء البصرة وولى أبا موسى الاشعرى قضاء الكوفة وكان حؤلاء جميعا يولون القضاء والتشريع معايدل على ذلك ماورد في كتب تعيين القضاة فقد جاء في رسالة عمر لابى موسى الاشعرى . . . الفهم الفهم فيا ورد عليك مما ليس فيه نص في كتاب ولا سنة . . .

ولما دون الأعة المجتهدون اجتهاداتهم وانخدها رجال. القضاء مرجما لهم كان عمل القضاة لا يخرج عن تطبيق مارآه غيره وكانوا يقلدون المجتهدين و المفتين حتى وصل الامر الى أن قال علماء الحنفية ان تقليد الجاهل القضاء صحيح عندنا و بحكم بفتوى غيره. ومن هذا يتبين ان القضاء في الحكومات الاسلامية كان له طوران: الاول كان مرجع القضاة فيه الى القانون الاسامى وكانت لم مع السلطة القضائية ملطة التشريع. والثاني كان مرجع وكانت لم مع السلطة القضائية ملطة التشريع. والثاني كان مرجع

= ++ + = # 4 53/154

القضاة فيه الى مجنهدات الأعمة وماكان لهم الا التطبيق بالتقليد.
و تعيين القضاة من حق الخليفة فنارة يتولى حقه بنغسه ويمين رجال القضاء و تارة يكل هذا التعيين الى ولاة الامصار. يدل على هذا ماجاء في عهد على بن أبي طالب الى الاشتر النخعي حين ولاه مصر اذ يقول له ه ثم اختر للحكم بين الناس أفضل رعيتك في نفسك ممن لا تضيق به الامور ولا يحكمه الخصوم من الى آخر ما جاء فيه ، وليس تعيين القضاة مانعاً الخليفة أن ينظر بنفسه في فصل بعض الخصومات لانه هو صاحب السلطة القضائية وهؤلاء انما يعماون بالنيابة عنه وهذه الأنامة لا تسلمه حقه

وقد حالت فوضى التشريع دون أن يكون القضاة في الحكومة الاسلامية قانون مفصل برجعون اليه في أحكامهم بل كان المرجع الى اجتهادهم في الدور الأول من القضاء الذي كان يرجع فيه الى الاصول والى اجتهاد سائر المجتهدين والمفتين في الدور النابي الذي كان فيه القضاة مقلدين برجعون الى بحتهدات غيرهم . ولذا كانت قضطرب الاحكام ولا يتقيد القضاة بقانون ، والاحكام مخالف بعضها بعضاً في الولاية الواحدة والولايات المختلفة

وأظهر فرق بين رجال السلطة القضائية في الحكومات.

\* + + \* \* 4 54/154

الحاضرة ورجالها في الحكومة الاسلامية ، أن القضاة في الحكومة الاسلامية لم يحد اختصاصهم بحد بين عنم غيرهم من أرباب السلطة التنفيذية أن يعتسدي على اختصاصهم ويتصرف فيا هو - من حقهم. ولذلك سلب منهم النظر في المظالم والجرائم والمامة الحدود. وكذلك لم يوضع نظام يبين علاقتهم برجال السلطة التنفيذية بل ترك الأمر بين ضعفاء وأقوياء بدون قانون فكان تنفيذ الاحكام الى الولاة ان رضوا نفذوا وان لميرضوا عطلوا. ولا كذلك الحال في الحكومات الحاضرة فان اختصاص القضاة مبين بالقانون وما يدخل من السلطة القضائية في اختصاص غير القضاء مبين بالقانون و لا سبيل الى الاعتداء . و كذلك علاقة القضاة برجل السلطة التنفيذية منصوص علبها في القانون وانه بجب على الجهة التنفيذية التي يناط مها تنفيذ الحكم القضائي أن التنفذه ولو بالقوة بحيث اذا وجدت هوادة في التنفيذ تـكون . مسئولية الجهة التنفيذية كبيرة بحكم القانون وليس في الاملام ما بمنع وضع نظام للسلطة القضائية بحد اختصاصها ويركمنل تنفيذ ﴿ أَحَكَامُهَا وَيُضَمَّنُ لَرَجَالُمُا حَرِيْهُمْ فَي الْمَامَةُ العَـعَلُّ فِينَ النَّاسُ

ج - السلطة التنفيدية

أما رجال السلطة التنفيذية فهم ولاة الامصار وقواد الجيوش

وجياة الضرائب ورجال الشرطة وسائر عمال الحكومة . و كانت الاعمال التنفيذية في الحكومات الاسلامية مقسمة بين هؤلاء العال على غير فظام معروف فقد جمع ليحيى بن أكثم بين القضاء وقيادة الجهاد في بعض الغزوات وجم لآخر بين الحسبة والشرطة وبين ولاية الحرب والنظر في المظالم، وكان عموم الولاية وخصوصها لا يستند الى نظام ولا يعتمد على قانون . وقد أدى . هذا الى تشعب مسألك الولاة وجعل ديدنهم تناهب السلطة يسعى كل منهم في بسط نفوذه واضعاف نفوذ غيره لانه لم يكن لكل ولاية حد معروف. وليس أضيع لحقوق الافراد وأدعى الى سلب حريتهم من عدم محديد وظيفة كل من القابضين على مقاليد السلطة العامة . و كان أشد الولايات تأثراً بهذه الفوضىالسلطة القضائية لحاجبها الى معاونة السلطة التنفيذية في تنفيذ أحكامها فكانت كرامة القضاء موقوفة على شخصية القاضي فاذا كان مؤيداً من الوالي نفنت أحكامه وأحلت مكانتها من الاحترام واذا لم يكن مؤيداً منه لم يكن له حق تكليف السلطة التنفيذية بان تنفذ أحكامه . وهذا ما دعا الناس الى طرق أبو اب رجال السلطة التنفيذية للمطالبة محقوقهم لانه ليس القضاة سلطان : في فظر مم

\* 4 + - 4 4 56/154

0110 0110 0110

### الخلافة

الامامة الكبرى والخلافة وامارة المؤمنين ألفاظ مترادفة على معنى واحد رسمه العلماء بأنه رياسة عامة في الدين والدنيا قوامها النظرفي المصالح و تدبير شؤون الامة وحراسة الدين وسياسة الدنيا

والبحث في هذا الموضوع ذوشعب متفرقة والباحثون أفاضوا القول فيه من جميع نواحيه والموضوعات التي سنخصها بالبحث ثلاثة: ما الذي أوجب نصب الخليفة ? وما الشروط المعتبرة فيمن يولى الخلافة ? وما مكانة الخلافة من الحكومة الاسلامية ?

### ١ -- وجوب نصب الحليفة

جهور المسلمين على أن فصب الخليفة أي توليته على الأمة واجب بالشرع. ومستندم في هذا الأيجاب أمور: أولا اجماع الصحابة على تولية خليفة حتى قدموا أمر البيعة على دفن الرسول. وثانياً: أن ماهو واجب من اقامة الحدود وسد النغور لايتم الا به ، وما لايتم الواجب الا به فهو واجب. وثالثاً: أن فيه جلب المنافع ودفع المضار ، وهمذا واجب بالاجماع

\* + + - 4 4 57/154

وفريق من المسلمين ذهبوا الى أنهواجب بالعقل محتجين بأن كل أمة لاتستغنى عن قوة نحمي قوانينها و تدبر شؤون أفرادها و بأن وجود الحاكم الوازع ضرورى من ضرور يات الاجماع البشرى و بأن وجود الحاكم الوازع ضرورى من ضرور يات الاجماع البشرى والنظر الصحيح ينتج أن هذين الرأيين عكن التوفيق بينها لا نه لامانع أن تكون تولية الخليفة مما يقضي به العقل لحياطة القوانين و حماية الأفراد وقرره الشرع تأييداً لمقتضى العقل في كون العقل والشرع متوافقين على ايجاب تولية الخليفة غير أن العقل تاص بوجود الوازع المطلق والشرع داع الى مشل أعلى ووازع خاص يستمد سلطانه من بيعة الأمة لامن القهر فمقتضى الشرع أكل فرد من أفراد ما يقتضيه العقل

قال ابن خلدون في المقدمة « وقد شد بعض الناس فقال بعدم وجوب نصب الخليفة رأسا لابالعقل ولا بالشرع، منهم الأصم من المعتزلة و بعض الخوارج وغيرهم ، والواجب عند هؤلاء انما هو امضاء أحكام الشرع فاذا تواطأت الأمة على العدل وتنفيد أحكام الله تعمالي لم تحتج الى امام ولا يجب نصبه وهؤلاء محجوجون بالاجماع والذي حملهم على هذا المذهب أيما هو الفرار عن الملك ومذاهبه من الاستطالة والتغلب » والنقيجة أن عامة العلماء متفقون على أن من الواجب أن يكون للمسلمين أمام أكبر أو رياسة عليا تجتمع حولها كلة الامة و تكون شعار

\* + + - **4** 4 58/154

وحدتها والمنفذة لارادتها. والخلف فى منشأ هــذا الوجوب. لايتوقف عليه عمل

ب - الشروط المعتبرة فيمن يولى الخلافة قال أبو الحسن الماوردى في الأحكام السلطانية ﴿ وأما أهل الامامة فالشروط المعتبرة فمهم سبعة: أحدها العدالة على شروطها الجامعة . والثاني العلم المؤدى الى الاجتهاد في النوازل والآحكام. والثالث سلامة الحواس من السمع والبصر واللسان لبصح معها مباشرة مايدرك بها . والرابع سلامة الأعضاء من نقص يمنع من استيفاء الحركة وسرعة النهوض. والخامس الرآى المفضى الى سياسة الرعية وتدبير المصالح • والسادس الشجاعة والنجدة المؤدية الى حماية البيضة وجهاد العدو . والسابع النسب وهو أن يكون من قريش لورود النص فيه وانعقاد الاجماع عليه. ولا اعتبار بضرار حين شذ فجوزها في جميم الناس. لأن أبا بكر الصديق رضي الله عنه احتج يوم المقيفة على الانصار في دفعهم عن الخلافة لما بايموا سعد بن عبادة علمها بقول النبي علي و الأغة من قريش ، فأقلمو اعن التفرد بها ورجعوا عن المشاركة فمهاحين قالوا منا أمير ومنسكم أمير تسلما لروايته وتصديقاً لخبره ورضوا بقوله نحن الأمهاء وأنتم الوزراء وقال النبي تلجيج وقسوا قريشاً ولا تتقسوها ،

وليس مع هذا النص المسلم شبة لمنازع فيه ولا قول لمخالف له م.
فأما الشروط الستة الأولى: من العدالة ، والعلم ، وملامة الحواس ، وسلامة الأعضاء ، والرأى ، والشجاعة فظاهر اشتراطها وكلها ترجع الى العدالة والكفاية والقدرة على حل المسلمين أن يتبعوا قانونهم ومنع غيرهم أن يعتدى عليهم . وكلها لا بد منها ليقوم الامام بواجبه من حراسة الدين وسياسة الدنيا . وكلها منفق عليها

وأما الشرط السابع فختلف فيه ومنشأ الخلاف عدم القطع بصحة النص الوارد فيه ، ومعارضته النصوص الكثيرة التي وردت بالغاء اعتبار الانساب والاعتاد على الاعمال والنبي على من دعا الى عصبية ، وفقد الرابطة بينه و بين الغاية التي من أجلها يولى الامام ، لأن شرط الشيء لابد أن يكون ذا صلة في الوصول الى المقصود به . والنسب القرشي ان كان مشروطاً لذاته فليست الغاية تقتضيه لان حراسة الدين وسياسة الدنيا تكون من الكفء القسادر أيا كان نسبه ، وان كان مشروطاً لما كان لقريش من المنعة والقوة التي يستعين بها الخليفة على أداء واجبه وجمع الكلمة حوله فهو شرط زمني ما له اشتراط أن يكون الخليفة من قوم أولي عصبية غالبة ولا اطراد لاشتراط يكون الخليفة من قوم أولي عصبية غالبة ولا اطراد لاشتراط القرشية

\* () + - ( 60/154

قال ابن خلوت بعد بحث مستفيض « فاذا ثبت أن شنراط القرشية انما هو لدفع التنازع يما كان لم من العصبية والغلب، وعلمنا أن الشارع لا يخص الاحكام يجيل ولا عصر ولا أمة وعلمنا أن ذلك انما هو من الكفاية فرددناه البها وطردنا العلة المشتملة على المقصود من القرشية وهي وجود العصبية. فاشترطنا في القائم بأمر المسلمين أن يكون من قوم أولي عصبية عالبة ليستتبعوا من سوام، وتجتمع الكلمة على حسن الحماية ولا يعلم ذلك في الأقطار والآفاق كاكان في القرشية اذ الدعوة بها فغلبوا سائر الأم، وانما بخص لهذا العهد كل قطر بمن تكون له فيه العصبية الغالبة . واذا نظرت سرالله في الخلافة تكون له فيه العصبية الغالبة . واذا نظرت سرالله في الغيام غرامور عباده ليحملهم على مصالحهم ويرده عن مضاره وهو علم عن مضاره وهو عناص بذلك ولا يخاطب بالأمر إلامن له قدرة عليه »

ومن استجمع الشروط المتفق عليها لايصير اماماله على الناس حقالطاعة الا اذا بايعه أهل الحل والعقد الذين تختارهم الاثمة من أهل العدالة والعلم والرأي وتتبعهم في أمورها العامة وأهمها اختيار الخليفة ومبايعته وقد ذكر العلماء أن الامام كا يصير اماما بالبيعة يصير اماما بالاستخلاف وبولاية

\* \* \* \* \* 4 61/154

العهد وهذا القول ظاهره لبس صوابالان الاستخلاف والعهد ان لم يقره أهل الحل والعقد لايكون المستخلف به اماماً ولا يجب له حق الطاعة ، فالعمدة على بيعة أهل الحل والعقد، لا على الاستخلاف والعهد. ولو أن المسلمين رأوا بعد وفاة أبي بكر خيراً من عمر وبايعوه ما عارضهم معارض ولا كان عهد أبي بكر حجة عليهم ، وكذلك لو بايع المسلمون واحدا غير الستة الذين جعل عمر الشورى فيهم ، فالعهد أو الاستخلاف لا يعدو أن يكون ترشيحا من السلف للخلف . والامة بعد ذلك صاحبة القول الفصل فيمن تختاره اماما ، كا أن لها الحق في الاشراف على سياسته في عهد امامته ولها الحق في عزله اذا لم يتم بما عاهدهم عليه و بدعته

فالرأي في نولية الخليفة لا ولي الحل والعقد لا الفرد أيا كان .
واذلك عد عر مبادرته ببيعة أبي بكر فلتة وقى الله المسلمين شرها الأنه بايعه قبل التشاور بين أولي الحل والعقد . وأبو بكر لم ير شح عمر حتى أطال التشاور مع كبار الصحابة ولم يعبه أحد الا بشدته ، ولما أخرج عبد الرحمن بن عوف نفسه من رجال الشورى الستة و جعلوا له الاختيار بتي ثلاثا لا تكتحل عينه بكثير نوم وهو يشاور كبراء المهاجرين والأنصار

\* + + - **4** 62/154

### ج \_ مكانة الخلافة من الحكومة الاسلامية

قدمنا أن أمن المسلمين يجب أن يكون شورى بينهم لا يستقل به واحد منهم و أن تكون الرياسة العليا لمن يبايعه أولو الحل والعقد أية كانت أسرته وأيا كان منبته

وهذه الرياسة العليا مكانتها من الحكومة الاسلامية مكانة الرياسة العليا من أية حكومة دستورية ، لان الخليفة انما يستمد ملطانه من الامة الممثلة في اولى الحل والعقد ويعتمد في بقاء هذا السلطان على فقتهم به و نظره في مصالحهم ، ولهذا قرر علماء المسلمين أن للامة خلع الخليفة لسبب يوجبه ، وان أدى الى الفتنة احتمل اولى المضرتين . وعللوا هذا بأن من ملك المسئولية ليستقيم الامر يملك العزل عند اعوجاجه ، وأبو بكر الصديق أول من ولي الخلافة قال في فاتحة خطبته « أبها الناس قد ولبت عليكم من ولي الخلافة قال في فاتحة خطبته « أبها الناس قد ولبت عليكم وقال في خاعتها « أطيعوني ما أطعت الله ورسوله ، فاذا عصيت وقال في خاعتها « أطيعوني ما أطعت الله ورسوله ، فاذا عصيت يؤيد ايمانهم بسلطة الامة عليهم وشعورهم بالمسئولية أمامها يؤيد ايمانهم بسلطة الامة عليهم وشعورهم بالمسئولية أمامها

وانما تختلف الخلافة عن سائر الرياسات العليا في الحكومات. الدستورية في أن الخلافة رياسة عامة في امور الدين والدنيا وكلا \* ( ) + - ( 63/154

#### (09)

أن الخليفة تشمل ولايته التشريع والقضاء والتنفيذ وغير هذا مما تقضي به سياسة الملك و نظام الشئون الدنيوية فان له أيضا إمامة الصلاة وامارة الحج والاذن باقامة الشعائر في المساجد والخطبة في الجع والاعباد، وغير هذا من الشئون الدينية. ومنشأ الجم بين الولايتين له أن الغابة من اقامته ومبايعته أن يقوم بحراسة الدين وسياسة الدنيابه، وذلك قاض بأن يكون له النظر في الشئون الدينية والدنيوية مماً، وكذلك جميع الشؤون هي وسائل لاصلاح الرعية واستقامة أمورها، وهذا الاصلاح هو الغاية المرجوة من فصب الخليفة ومبايعته. ولا تكاد نجد في الاسلام شأناً دينياً لا صلة بينه و بين سعادة الانسان في دنياه

وليس عموم ولاية الخليفة وشمولها الشئون الدينية بجاعل الخليفة ذا صلة الهية أو مستمداً سلطانه من قوة غيبية ، وما هو الا فرد من المسلمين و ثقوا بكفايته لحراسة الدين وسياسة الدنيا فبايعوه على أن يقوم برعاية مصالحهم وله عليهم حقالسمع والطاعة وسلطانه مكتسب من بيعتهم له و ثقنهم به

و من هذا يتبين أن الصفة الالهية التي ألصقها بالرياسة العليا في الحكومة الاسلامية بعض الجهال من عباد السلطة تفخيا لشأن الخلفاء و تقديساً لهم ليست من أصل الدين في شيء، وقد قيل لابي بكر: ياخليفة الله فقال لست بخليفة الله ولكني خليفة رمول

الله . وجمهور العلماء على أنه لا يجوز تلقيب الخلفاء مهذا اللقب ونسبوا قائله الى الفجور وقالوا يستخلف من يغبب أو عوت، وافله لا يغيب ولا بموت. وكثير من آيات الكتاب الكريم تنفي أن يكون للرسول سلطة دينية على أحد ، وأولى أن لا تكون هذه السلطة لواحد من خلفائه . قال تعالى لرسوله « فذكر ، انما أنت مذكر، لت عليهم عسيطر، وقال دوما أنت علمم بجبار، و قال « ليس عليك هداهم ،ولكن الله مهدي من يشاء » وفي كثير من آي الكتاب وسنة الرسول وخلفائه الراشدين ما يؤيد الاعتداد برأي الجماعة ورجوع الخليفة عن رأيه اذا بان الصواب في رأي غيره. في كتاب الاسلام والنصرانية ﴿ الخليفة عن المسلمين ليس بالمعصوم ولا هو مهبط الوحي ولا من حقه الاستئثار بتفسير الـكتاب والسنة وهو لا يخصه الدين في فهم الكتاب والعلم بالاحكام بمزية ولا يرتفع به الى منزلة بل هو وسائر طلاب الغهم سواء انمأ يتفاضلون بصفاء العقل؛ وكثرة الاصابة في الحكم. فالامة أو ثائب الامة هو الذي ينصبه، والامة هي صاحبة الحق في السيطرة عليه وهي التي تخلمه متى رأت ذلك من مصلحتها فهو حاكم مدنى من جميع الوجوه ، وليس في الاسلام سلطة ديلية سوى سلطة الموعظة الحسنة والدعوة الى الخير والتنفير عن الشروهي سلطة خولها الله لادنى المسلمين يقرع بها أنف أعلاهم كاخولها لاعلام يتناول بهامن هو أدناهم،

# E EN 3

= 4 + = 4 4 65/154

0110 0110 0110 to the final of the last

(11)

2

# السياسة الشرعية الخارجية

السياسة الخارجية للدولة تدبير علاقاتها بغيرها من الدول. والام قديماً كانت حلف الا تساعد على وجود صلات بين احداها والاخرى لان القوية كانت تطمع في استعباد الضعيفة والضعيقة كانت في خوف من تغلب القوية، وما كانت إذ ذلك ضانات تقف بالمطامع أو تنفى المخاوف، فلهذا كانت كل أمة في عزلة عن الاخرى، وما كانت لواحدة منها سياسة خارجية الا تدبير الحروب والاغارات

ولكن الام حديثاً لما اشتنت حاجة كل واحدة منها إلى الاخرى وأصبحت كالافراد مدنية بطبعها لا غنى لامة عن غيرها، مست هذه الحاجات المتبادلة إلى تدبير العلاقات الخارجية بوضع الاسس التى تبنى عليها، والقوانين التى تتبع فيها، والقوى الكفيلة بتنفيذها وطذا وضع علم القانون الدولي لتقرير القواعد التي تستبين بها حقوق كل دولة وواجبانها قبل غيرها من الدول في حالى السلم والحرب. وأول ما قرره العلماء من قواعده أن تكون علاقات الدول أساسها السلم حتى يتيسر لها

= ( ) + - ( 66/154

تبادل المنافع والتعاون على بلوغ النوع الانساني درجة كاله . وقرروا أنه لا يسوغ قظع هذه الصلة السلمية الاعند الضرورة القصوى التي تلجي. الى الحرب و بعد أن تغشل جميع الوسائل السلمية في حسم الخلاف. وسنوا لحال السلم أحكاما تكفل لكل دولة حقوقها وواجبانها قبل غيرها حتى تقطع أسباب الخلاف بالقدر الممكن. وسنوأ لحال الحرب \_ اذا اضطر الخـلاف الى وقوعها\_ أحكاما نخفف ويلاتهـا وتهوّن من شرورها بالقدر الممكن كذلك . فمن الاحكام السلمية وجوب اعتراف الدول بوجود الدولة التي استكلت شر ائط الدولية . ووجوب تمتع كل حولة بحريتها التامة في سياستها الداخلية واحترام حدودها ومعاملة رعاياها بالحسني وازالة العقبات من طريق مجارتها واكرام وفادة سفراتها وقناصلها وغير هذا من الاحكام التي يقصد يها تجنب وقوع الخلاف. ومن الاحكام الحربية وجوب اعلان الحرب بطريق بمنع الغدر والاخذ غيلة وتحريم استعال أنواع من القنابل والقذائف والاسلحة التي تزيدني تعذيب الانسان واحسان المعاملة للجرحي والاسرى وغيرهذا من الاحكام التي يراديها مخفيف ويل الحرب، ورحمة الانسان بالانسان وهذا بيان ما قرره الاسلام أساساً لملاقة الدولة الاسلامية بغيرها . وما شرعه لتدبير هذه العلاقة في حالي السلم و الحرب :

\* \* \* \* \* \* 4 67/154

:::

# عدة الدولة الاسلامية

بالدول غير الاسلامية

اتفقت كلة علماء المسلمين على أن الدولة الاسلامية أنما تعتمه بني تكونها على الوحدة الدينية وان جميع من جعتهم هذه الوحدة م أمة واحدة وان اختلفوا في اللغة أو الجنس أو الحكومات أو الملوك أو سائر المعزات القومية ، لأن وحدة الدين غلبت كل هـذه الفروق

واختلفوا في أساس العلاقة بين الدولة الاسلامية وغيرها ، فقال فريق منهم: إن الاسلام يأمن بدعوة مخالفيه الى أن يدينوا به وهذه الدعوة دعو تان دعوة باللسان ودعوة بالسنان . فمن دُعُوا باللسان و بلغوا هذا الدين على وجه صحيح يتبين به الحق ولم يجيبوا الدعوة وجب على المسلمين دعو نهم بالسيف وقتالم . و لم يجيبوا الدعوة وجب على المسلمين دعو نهم بالسيف وقتالم . و ان كانوا من مشركي العرب لا يحل الكف عن قتالهم حتى يسلموا . و ان كانوا من أهل الكتاب أو من مشركي غير العرب يسلموا . و ان كانوا من أهل الكتاب أو من مشركي غير العرب على الكف عن قتالهم حتى يسلموا أو يعطوا الجزية عن يدوهم صاغرون . وقبل الوصول الى هذه الغاية لا تجوز مسالم ولا يحل الكف عن قتالهم الا للضرورة بأن كان بالمسلمين ضعف يحل الكف عن قتالهم الا للضرورة بأن كان بالمسلمين ضعف

\* () + - ( 68/154

وبمخالفهم قوة فحيئلذ تجوز المسالمة المؤقتة للضرورة وبجب أز تقدر هذه الضرورة بقدرها

واحتج هؤلاء على رأيهم بعدة براهين :

الأول: أن الله سبحانه أمن المسلمين في كتابه الكريم بأذ يقاتلوا غير المسلمين حتى يسلموا أو يعطوا الجزية أمراً مطلقاً غير مقيد بأن يكون القتال رفعا لمدوان أو في مقابلة قتال فدل هذ الاطلاق على أنه أمر بالقتال على أنه دعوة الى الاسلام وحمل للمخالفين على نبذ دينهم واعتناق الاسلام. واذا كان القدال دعوة الى الدين فلا بحل تركه مع القدرة عليه بحال

فن هذه الآيات قوله تعالى في سورة البقرة ا كُتب عليك القتال وهو كره لكم وعسى أن تكرهوا شيئا وهو خبر لكم وقوله في سورة النساء و فليقاتل في سبيل الله الذين يشرون الحياة الدنيا بالآخره وقوله في سورة الأنفال و بأنها النبي حرّض المؤمنين على القتال و وقوله في سورة التوبة و فأذا انسلخ الاشهر الحرم فاقتلوا المشر كين حيث وجد بموهم وخذوهم واحصروهم واقعدوا لهم كل مرصد، فإن تابوا وأقاموا الصلاة واحد والم كل مرصد، فإن تابوا وأقاموا الصلاة وآتوا الزكاة فخلوا سبيلهم أن الله غفور رحم وقوله فيها وآتوا الذي لا يؤمنون بالله ولا باليوم الآخر ولا بحرمون ما حرم الله ورسوله ولا يدينون دين الحق من الذين أوتوا الكتاب حتى

يعطو ا الجزية عن يد وهم صاغرون ، وقوله فيها « وقاتلو ا المشركين كافة كا يقاتلونكم كافة و اعلمو ا أن الله مع المتقين ،

والثاني مارواه البخارى ومسلم عن ابن عمر رضي الله عنهما ان رسول الله علي قال « أمرت أن أقاتل الناس حتى يشهدوا أن لا إله إلا الله وأن محمداً رسول الله ويقيموا الصلاة ويؤنوا الزكاة. فاذا فعلوا ذلك عصموا مني دمامهم وأموالهم الابحق الاسلام وحسامهم على الله وهذا نص على أن الام بقتال الناس هو للدخول في الاسلام أى انه طريق الدعوة اليه

والثالث ان الله سبحانه في كثير من آي الدكتاب الكريم نهى عن انخاذ الكافر بن أولياء وعن الالقاء اليهم بالمودة . وفي هذا دلالة على أن لا تكون المسلمين بغيرهم محالفة أو مو الاة . فن هذه الآيات قوله تعالى في سورة آل عران « لا يتخذ المؤمنون الكافر بن أولياء من دون المؤمنين » وقوله تعالى في سورة المائدة « يا أنها الذين آمنو الا تتخذو اللهود والنصارى أولياء بعضهم أولياء بعض . ومن يتولم منكم فانه منهم » وقوله تعالى في سورة المتحنة « يا أنها الذين آمنوا لا تتخذوا عدوى وعدوكم أولياء المتحنة « يا أنها الذين آمنوا الا تتخذوا عدوى وعدوكم أولياء تلقون اليهم بالمودة وقد كفروا عاجاءكم من الحق يخرجون الرسول واياكم أن تؤمنوا بالله ربكم »

والرابع أن من دعوا الى الاسلام على وجه صحبح لاعدر لهم

في البقاء على غيره ، لأن الله سبحانه أبلى معاذرهم بدلائله التو أقامها على وحدانيته وصدق بها رسوله ، واذ لم يجيبوا الدعو بالحكة والموعظة الحسنة ولا معذرة لهم في الاباء فلا مندوحة أز نسوقهم الى خيرهم وهداهم بوسائل قسرية ، حتى اذا لم تفلح وسائل القهر بعد ان لم تفلح سبل الحكمة لم يكن بد من قتله وقطع دابر شرهم وقاية للمجتمع من ضلالهم كالعضو المصاب اذا تعذر علاجه تكون مصلحة الجسم في بتره

وأصحاب هـذا الرأى أسسوا السياسة الخارجية للدولة الاسلامية على القواعد الآتية:

١ - الجهاد فرض و لا يحسل تركه بأمان أو موادعه الا أن
 يكون النرك سبيلا اليه بأن كان الغرض منه الاستعداد حين يكون
 مالمسلمين ضعف و بمخالفهم في الدين قوة

و اذا بدى السلمون ، بالقتال فهو فرض عين على كل مسلم أهل للجهاد و اذا لم يبدء و ابه فهو فرض على الكفاية اذا قام به فريق من الامة سقط عن الباقين و اذا لم يتم به فريق من الامة كانت كلها آئمة

٢ - أساس العلاقة بين المسلمين و مخالفهم في الدين الحرب مالم يطرأ مايوجب السلم من ابمان أو أمان
 و الامان نوعان : أمان مؤقت ، وأمان مؤبد . والمؤقت والمان مؤبد . والمؤقت

نوعان : خاص ، وعام

أما الامان المؤقت الخاص: فهو مايبله السلم من المقاتلة فواحد أو جمع محصورين. وقد منح كل مسلم من المقاتلة حق هذا التأمين الخاص لأن الضرورة قد تقضى به وتكون فيه المصلحة للمسلمين ويمكن لكل مقاتل أن يقدر هذه المصلحة الجزئية ويعمل لتحقيقها بدون حاجة الى الرجوع الى الامام أو نائبه ، فاذا قال مقاتل من المسلمين لواحد أو جمع معين من المحاربين أمنتكم أو أنتم آمنون كانت هذه الكلمة ذمة في عنق المسلمين جميعهم وصاربها هذا الواحد أو الجمع المعين آمنا لا يحل المسلمين جميعهم وصاربها هذا الواحد أو الجمع المعين آمنا لا يحل من جميعهم وساربها هذا قول الرسول عليه هذا قول الرسول عليه هذا قول الرسول عليه هذا قول الرسول عليه من سوام ، وفي تتكافأ دماؤهم ويسعى بنمتهم أدناهم وهم يدعلى من سوام ، وفي رواية « ويجبر علمهم أدناهم »

وأما الامان المؤقت العام: فهو مايبنل لكافة المسلمين ولا يخص واحداً أو جما معينا، وهذا حق لابملكه الاالامام أو نائبه لان المصلحة العامة من شؤونه هو النظر فيها وهو الذي يرجع اليه في تقدير الضرورة القاضية بالتكاف عن القتال في مدة معينة

و في حكم هذا الامان المؤقت العام المهادنة وهي المعاقدة بين المسلمين ومخالفيهم في الدين على نبذ الحرب والتكاف عن القتأل مدةً معينة تقدر في العقد، وأصل هذا المهادنة التي قعاقد عليها المسلمون مع مشركي قريش في صلح الحديبية فانه كان من مواد معاهدة ذلك الصلح الشكاف عن القتال عشر سنين وقد أمضى رسول الله عليه ذلك لما كان يقدره من المصلحة العامة في هذا الشكاف عن القتال وذلك لأن المسلمين أمنوا من الاعتداء عليهم واختلطوا بمخالفيهم في الدين وأسمعوهم آيات الله وبنوا بينهم الدعوة البه فدخل المشركون في دين الله أفواجا و نال بينهم الدعوة البه فدخل المشركون في دين الله أفواجا و نال المسلمون بهذه الهدنة من النصر أكثر مما ناوه بالقتال حتى قال بعض العلماء ان الفتح المبين المراد من قوله تعالى ﴿ انا فتحنا للك فتحا مبينا ﴾ هو صلح الحديبية لا فتح مكة

والامان المؤقت بنوعيه والمهادنة المما يجوز اذا كان فيها خير المسلمين ودعت البها حالهم حتى لورأى الامام ان الخير والمصلحة في نقضه واستئناف القتال كان له ذلك . واذا نقضه فلا بد من النبذ الى المؤمنين أو المهاد نين قبل القتال محرزا عن الغدر والاخذ على غرة . وأصل هذا قول الرسول على هذا ولا المهود وفاء لاغدر و لابد من اعتبار مدة يبلغ فيها خبر النبذ الى جميعهم ويكتفى في ذلك يمضى مدة يتمكن فيها ملكم بعد علمه والنبذ من انفاذ الخبر الى أطراف مملكته لأن ذلك أنني للغدر .

البهم لانهم هم الذين نقضوا العبد وآذنوا بالحرب وفي هذه الحال اذا كانت في يد المسلمين رهائن لابحل قتلهم لأن الوفاء بالغدر خير من الغدر بالغدر ولقول الرسول عليه « لا محن من خانك »

وأما الامان المؤبد فهو مايكتسب بعقد الذمة وانما يتولى هذا العقد من قبل المسلمين الامام أو نائبه وهو انما يصحم أهل الكتاب ومشركي غير العرب ، ولا يصح مع مشركي العرب والمرتدين . ولا يصح الا أن يكون ،ؤبدا . واذا عقد فهو لازم في حق المسلمين فلا يملكون نقضه بحال . وأما في حق الدمين فيقبل النقض بأحد ثلاثة أمور باسلام من يسلم منهم . أو بلحوقه بدار الحرب . أو بثورته على المسلمين وتغلبه على بعض المحوقه بدار الحرب . أو بثورته على المسلمين وتغلبه على بعض أما كنهم . وأما امتناعه عن اعطاء الجزية أو جنايته على مسلم أو ارتكابه أية جناية فردية فلا تستوجب نقض العقد . والاصل في هذا ان كل ماصدر من ذمي واحتمل أن يؤول لغير النقض لاينقض به عقد الذمة

س\_ دار الاسلام: هي الدار التي تجري عليها أحكام الاسلام و يأمن من فيها بأمان المسلمين سواء أكانوا مسلمين أم ذميين ودار الحرب: هي الدار التي لا تجرى عليها أحكام الاسلام ولا يأمن من فيها بأمان المسلمين

وانما أسس أصحاب هذا الرأى رأمهم وقواعدهم على أساس أن غيرالمسلمين اذا دعوا الى الاسلام وأقيمت لهم دلائله الحقة وأبليت معاذيرهم برفع الشبهات وايضاح الآيات كان اصرارهم على خلافهم واعراضهم عن الاسلام وآياته ورفضهم اجابة دعاته بمثابة ايذان المسلمين بالحرب ، فيجب على المسلمين أن يسوقوهم الى الحق قسراً ما داموا لم يذعنوا له بالحكة والموعظة الحسنة و قال فريق آخر من العلماء ان أساس علاقة الدولة الاسلامية بخيرها من الدول لاتغاير ما قرره علماء القانون الدولى أساساً لملاقات الدول الحاضرة. وأن الاسلام يجنح للسلم لا للحرب. وأنه لايجبز قتل النفس لمجرد أنها تدين بغير الاسلام ۽ ولا يبيح للسلمين قتال مخالفتهم لمخالفتهم في الدبن و أنما يأذن في قتالهم ويوجبه اذا اعتدوا على المسلمين، أو وقفوا عقبة في سبيل الدعوة الاسلامية ليحولو ادون بنها فحينتذ يجب القتال دفعاً للعدوان وحماية للدعوة حتى اذا لم يكن من المخالف في الدين عدوان لاعلى المسلمين ولاعلى دعوتهم فلا يحل قتاله ، ولا تحرم معاملته ومبادلته المنافع فلم يؤذن في القتال لانه طريق الدعوة الى الدين و انما أذن فيه لحماية الدعوة من اعتداء المعتدين . واحتجوا على هذا ببراهين:

أولا: أن آيات القتال في القرآن الكريم جاءت في كثير من

السور المكية والمدنية مبينة السبب الذي من أجله أذن في القتال. وهو يرجع الى أحد أمرين: إما دفعالظلم، أو قطع الفتنة و حماية -الدعوة ، وذلك أن الكفار على عهد الرسول بيتالية \_ سواء أكانوا من المشركين أم من أهل الكتاب\_ أمعنوا في إيذاء المسلمين. بألوان العذاب فتنة لهم و ابتلاء حتى يرجعوا من أسلم عن دينه ويتبطوا من عزيمة من بريد الدخول في الاسلام، وغايتهم من هذه الفتن والمحن أن يخمدوا الدعوة ويسدوا الطريق في وجه الدعاة ، فالله سبحانه أوجب على المسلمين أن يقاتلوا هؤلاء. المعتدين دفعاً لاعتدائهم وازالة لعقباتهم حتى لاتكون فتنة ولا محنة ، ولا يحول حائل بين المدعوين واجابة الدعوة و إذ ذاك. يكون الدين كله لله . قال تعالى في سورة البقرة المدنية ﴿ وَقَالُو ا في سبيل الله الذين يقاتلونكم ولا تعتدوا ان الله لا يحب المعتدين. واقتلوهم حيث ثقفتموهم وأخرجوهم من حيث أخرجوكم والفتنسة أشــد من القتل. ولا تقاتلوهم عند المسجد الحرام حتى يقاتلوكم فيه . فان قاتلوكم فاقتلوهم كذلك جزاءالكافرين فان انتهو ا فان الله . غفور رحيم . وقاتلوهم حتى لاتكون فتنة ويكون الدين لله ، فان انتهوا فلاعدوان إلا على الظالمين ، وقال تعالى في سورة النساء-المدنية ﴿ وما لَكُمُ لَا تَقَاتُلُونَ فِي سَبِيلِ اللَّهِ وَ المُستَضْعَفَيْنَ مِنَ الرَّجَالَ-والنساء والولدان الذين يقولون ربننا أخرجنا من همذه القرية

الظالم أهلها واجعل لنا من لدنك ولياً واجعل لنا من لدنك نصيرا » و قال تعالى في سورة الانفال المدنية « و قاتلوهم حتى لاتكون فتنة و يكون الدين كله لله ، فان انتهوا فان الله يما يعملون بصير. » و قال سبحانه في سورة الحج المكية « أذن للذين يقاتلون بأنهم ظلموا و ان الله على نصرهم لقدير ، الذين أخرجوا من ديارهم بغير حق إلا أن يقولوا ربنا الله »

واحتجوا ثانيا باتفاق جمهور المسلمين علىأنه لايحل قتل النساء والصبيان والرهبان والشيخ الكبير والاعمى والزمن و يحوهم لانهم ليسوا من المقاتلة، ولو أن القتال كان للحمل على اجابة الدعوة وطريقاً من طرقها حتى لايوجد مخالف في الدين ماساغ استثناء هؤلاء فاستثناؤهم برهان على أن القتال انما هو لمن يقاتل دفعاً لعدوانه. ولوقيل انهم استثنوا لانهم لغيرهم تبع فهذا ان سلم في الصبيان والنساء لا يسلم في البواقي وخاصة في الرهبان وثالثاً بأن وسائل القهر والاكراء ليست من طرق الدعوة الاساس تكوّنه الحجـة لا السيف ، ولهذا يقول الله تعـالى و. لا إكراه في الدين قد تبين الرشد من الغي a ويقول سبحانه ﴿ وَلُو شَاءَ رَبُّكَ لَا مَنَ مَنْ فِي الأَرْضَ كُلُهُمْ جَمِيماً أَفَأَنْتُ تَكُوهُ الناس حتى يكونوا مؤمنين ، وأصحاب هذ الرأي أسسوا السياسة الخارجية للدولة الاسلامية على القواعد الآتية :

الأمة الاسلامية اذا قام به فريق منها سقط عن الباقين، واذا الأمة الاسلامية اذا قام به فريق منها سقط عن الباقين، واذا لم يقم به فريق منها كانت كلها آئة وذلك لأن رسالة محمد عليه عامة، فهو مرسل من الله الى الناس كافة لافرق بين أمة وأمة، ولا بين من كانوا في عصره ومن وجدوا من بعده. والله أمر، أن يبلغ ماأنزل اليه من ربه الى كل من ارسل اليهم، وقد قام في حياته بقبليغ كل من استطاع أن يبلغهم بلسانه وكتبه ورسله. وفي خطبته يوم حجة الوداع أشهد ربه على البلاغ وأمر أن يبلغ الشاهد الغائب، فن هدا وجب على المسلمين في عصورهم المتابعة أن لا ينقطعوا عن هذه الدعوة وأن يبلغوا ما أنزل على على من لم يبلغه المناهد الما كل من لم يبلغه المناهد الما كل من لم يبلغه المناهد الما كل من لم يبلغه المناهد المناهد كل من لم يبلغه كله من لم يبلغه كل من لم يبلغه كله من كله م

وأن يكون أول شئونهم الخارجية تنظيم الدعوة الى الاسلام واعداد الدعاة و بثهم بين الأمم التي لا تدين بالاسلام في مختلف البلدان مع مدهم بجميع الوسائل التي تقدرهم على القيام بواجبهم

۲ — أساس العلاقة بين المسلمين و مخالفيهم في الدين السلم، ما لم يطرأ ما يوجب الحرب من اعتداء على المسلمين أو مقاو مة لدعو تهم عنع الدعاة من بنها و وضع العقبات في سبيلها وفتنة من اهتدى الى اجابتها

٣— دار الاسلام هي الدار التي تسود فيها أحكامه و يأمن فيها المسلمون على الاطلاق ودار الحرب هي الدار التي تبدلت علاقتها السلمية بدار الاسلام بسبب اعتداء أهلها على المسلمين أو على بلادهم أو على دعوتهم أو دعاتهم . و على هذا انما يتحقق اختلاف الدارين بين بلاد الدولة الاسلامية و بلاد غير المسلمين الذين بدأوا المسلمين بالعدوان أو حالوا بينهم و بين بث دعوتهم و قام المسلمون عا يجب عليهم من دفع العدوان عنهم وحاية دعوتهم وقطعوا بتلك البلاد علاقهم وانقطعت العصمة بينهم بحيث يصبح أهل البلدين لايأمن واحد منهم في بلاد الآخر

أما الأمة غير الاملامية التي لم تبدأ المسلمين بعدوان، ولم تعترض لمحاة الاملام وتركتهم أحراراً يعرضون دينهم على من يشاؤون، و يقيمون بر اهينهم بما يريدون، لاتقاوم داعياً

ولا تفنن مدعوا ، ألم ترسل البها بعثة من الدعاة ، فهذه لا يحل قتالها ولا قطع علاقتها السلمية ، والأمانُ بينها و بين المسلمين ثابت ، لا ببنل أو عقد ، و الما هو ثابت على أساس أن الاصل السلم ولم يطرأ ما يهدم هذا الأساس من عدوان على المسلمين أو على دعوتهم

وخلاصة الفروق بين الرأيين أنه على الرأى الاول: الجهاد مشروع على انه طريق من طرق الدعوة الى الاسلام، على معنى ان غير المسلمين لابد ان يدينوا بالاسلام: طوعاً بالحكة والموعظة الحسنة، او كرهاً بالغزو والجهاد

وعلى الرأي الثاني: الجهاد مشروع لحماية الدعوة الاسلامية ودفع العدو ان على المسلمين فمن لم يجب الدعوة ولم يقاومها ولم يبدأ المسلمين باعتداء لايحل قتاله و لا تبديل أمنه خوفا

و كذلك على الرأى الاول لايكون بين المسلمين وغيرهم أمان إلا بسبب طارئ من تأمين خاص أو عام أو موادعة أو عقد ذمة وعلى الرأي الثانى لايكون بين المسلمين وغيرهم حرب الا بسبب طارئ من اعتداء أو مقاومة للدعوة أو ايذاء الدعاة أو المدعوين وعلى الرأي الأول يتحقق اختلاف الدارين باختلاف

الدينين. وعلى الرأي الثاني انما يتحقق اختلاف الدارين بانقطاع العصمة . وليس مناط الاختلاف الاسلام وعدمه وانما مناطه الأمن والفزع

والنظر الصحيح يؤيد أنصار السلم القائلين بأن الاسلام أسس علاقات المسلمين بغيرهم على المسالمة والامان لاعلى الحرب والقتال الا اذا أريدوا بسو - لفننتهم عن دينهم أو صدهم عن دعوتهم فحينئذ يفرض علمهم الجهاد دفعاً للشروحماية للدعوة وهذا بين في قوله تعالى في سورة المتحنة المدنية « لا ينهاكم الله عن الذين لم يقاتلوكم في الدين و لم يخرجوكم من دياركم أن تبروهم و تقسطوا البهم أن الله يحب المقسطين. أنما ينها كم الله عن الذين قاتلوكم في الدين وأخرجوكم من دياركم وظاهروا على اخراجكم أن تولوهم ومن يتولهم فاولئك هم الظالمون ، وقوله تعالى في سورة النساء المدنية ﴿ فَانَ اعْتَرُلُو كُمْ فَلَمْ يَقَاتُلُو كُمْ وَالْقُوا الَّهِ ۚ السَّلَّمُ فَمَا جَعَلَ اللَّهُ لكم علمهم سبيلا، وقوله في سورة التوبة المدنية و وان جنحوا للسلم فاجنح لها، وتوكل على الله ، وفي كثير من آي الكتاب وأصول الدين ما يعززهنه الروح السلمية ويبعد أن يكون الاسلام أسس علاقات المسلمين بغيرهم على الحرب الدائمة

وأن يكون فرض الجهاد وشرع القتال على انه طريق الدعوة الى الدين لان الله ننى أن يكون آكراه على الدين و أنكر أن يكره المناس حتى يكونوا مؤمنين . و كيف يتكون الايمان بالاكراه أو يصل السيف الى القلوب ، ان طريق الدعوة الى التوحيد والاخلاص لله وحده هي الحجة لا السيف ولو أن غير المسلمين كفوا عن فنتهم وتركوهم أحراراً في دعوتهم ما شهر المسلمون سيفاً ولا أقاموا حربا

وما احتج به الغريق الأول من آيات القتال الي جاءت مطلقة ليس برهاناً قاطعاً على ما يقولون لانه لم لا يوفق بين هذه الآيات المطلقة والآيات المقيدة بحمل المطلق على المقيد على معنى ان الله سبحانه أذن في القتال لقطع الفتنة وحماية الدعوة و تارة ذكره مقرونا بسببه و تارة ذكره مطلقا اكتفاء بعلم السبب في آيات أخرى. ولو كان بين الآيات تعارض كانت المتأخرة ناسخة للمتقدمة فلم لم يذكر السبب الذي من أجله أذن في القتال آخراً كا ذكر السبب في الاذن به أولا ، وكيف تكون الآيات المقيدة مع أن وجوب القتال لدفع العدوان جمع عليه إولم يقل بنسخ هذا الوجوب أحد. فلا موجب لتقرير تعارض الآيات

والقول بنسخ المطلق للمقيد لأن هذا تمزيق للآيات وينرنب عليه نسخ كثير منها ، حتى قال بعض المفسرين : ان المنسوخ بآية السيف نحو مائة وعشرين آية ومن هذه الآيات كل مايدل على أخذ بالعفو أو دعوة بالحكة أو جدال بالحسنى أونني للاكراه على الدين

وما احتجوا به ثانياً من حديث ﴿ أمرت أن أقاتل الناس ﴾ فهولا يثبت مدعاهم . لان جميع المسلمين متفقون على ان المراد من الناس في هذا الحديث مشركو العرب خاصة لأن غيرهم من أهل الكتاب ومشركي غير العرب حكمهم يخالف ماجاء في الحديث لأنهم يقاتلون حتى يسلموا أو يعطوا الجزية واذا كلن المراد من الناس مشركي العرب خاصة وهؤلاء حالم من العدوان على المسلمين والدعوة غير بحيولة نالله أمر رسوله أن يقاتلهم حتى يدفع شره، ولجوده على ما وجدوا عليه آباءهم ولشدة طغياتهم لم يكن سبيل الى دفع شرهم الا بأن يسلموا أو يستأصلوا ، ولو كلن يرجى منهم خير لا بيح ميهم عقد الدمة وقبول الجزية كاشر ع لنبرهم ، فالحديث في طائفة خامة والقبال فيه لدفع الشر لالدعوة ولموكان للدعوة لكانواهم وغيرهم سواسية

وما احتجوا به ثالثا من النهي عن اتخاذ الكافرين أولياء فهذا ليس بدليل لأن مورد النهي موالاتهم ومحالفتهم ونصرتهم على المسلمين وهذا لا خلاف في حظره ، وأما موالاتهم بعنى المسالة و المعاملة بالحسني و تبادل المنافع فهذا غير محظور وكيف يكون محظورا وقد أباح الله للمسلم أن يتزوج بالكافرة الكتابية . وليس بعد علاقة الزوجية موالاة . ونفي الله سبحانه النهي عن برم والقسط اليهم مادامو الم يقاتلوا المسلمين ولم يعتدوا عليهم وقد قال الفخر في تفسيره « الموالاة محتمل درجات ثلاقاً » : (١) أن تكون موالاته توجب الرضا بكفره وذلك حرام لأن الرضا بالكفر كفر

(٣) المعاشرة الجيلة في الدنيا وذلك غير ممنوع منه
(٣) وهي كالوسط بين الدرجتين الأوليين وهي بمعنى
الركون الهم والمظاهرة والنصرة مع اعتقاد أن دينه باطل فهذا
منهي عنه لان الموالاة بهذا المعنى قد نجر الي استحسان طريقه
والرضا بدينه وذلك يخرج عن الاسلام

ومن أقوال العلماء التي تؤيد الروح السلمية قول الفخر الولزي في تنسير قوله تعالى و لا أكراه في الدين قد تبين الرهد من الغي ، انه تعالى لما بين دلائل التوحيد بيانا شافيا قاطما للمعدرة قال بعد ذلك انه لم يبتى بعد ايضاح هـ الدلائل عنر للكافر في الاقامة على كفره الا أن يقسر على الايمان ويجبر عليه وذلك عما لا يجوز في دار الدنيا التي هي دار الابتلاء اذ أن في القهر والا كراء على الدين بطلات معنى الابتلاء اذ أن في القهر والا كراء على الدين بطلات معنى الابتلاء والامتحان ونظير هذا قوله تعالى « ولو شاء ربك لا من من في الأرض كلهم جيعا أفأنت تكره الناس حنى يكونوا مؤمنين »

ويوكد هذا التاويل قوله سبحانه بعد نني الاكراه في الدبن «قد تبين الرشد من الني » يعني وهو أعلم قد ظهرت الدلائل ووضعت البينات ولم يبق بعدها الا طريق القسر و الالجاء والاكراه ، وذلك غير جائز لانه ينافي التكليف والابتلاء

وقال ابن تيمية في كتابه و السياسة الشرعية في اصلاح الراعي والرعية ، واذا كان أصل القتال المشروع هو الجهاد ومقصوده هو أن يكون الدين كله فله وأن تكون كلة الله هي العليا فن منع هذا قوتل باتفاق المسلمين وأما من لم يكن من أهل الماقعة

والمقاتلة كالنساء والصبيان والراهب والشيخ الكبير والاعمى والزمن ونحوهم فلايقتل عنسد جمهور العلماء الاأن يقاتل بقوله أو فعله ، و ان كان بعضهم يرى اباحة قتل الجميع لمجرد الكفر الا النساء والصبيان لكونهم مالا للمسلمين . والاول هو الصواب لأن القتال هو لمن يقاتلنا اذا أردنا اظهار دبن الله كا قال تعالى ﴿ وَقَاتُلُوا فِي سَعِيلَ اللَّهُ الذِّن يَقَاتُلُو نَكُمُ وَلا تَعْتَدُوا أَنَّ اللَّهُ لا يُحبِّ المعتدين ، وفي السنن عنه عليه انه مرعلي امرأة مقتولة في بعض بمغازيه قد وقف علمها الناس فقال « ما كانت هذه لتقاتل . . وقال لاحدهم الحق خالداً فقل له لا تقتلوا فرية ولا عسيفا . وفيها أيضا عنه على انه كان يقول لاتقتلوا شيخا نانيا ولا طفلاصغيرا ولا امرأة وذلك ان الله تعالى أباح من قتل النفوس ما يحتاج اليه في صلاح الخلق كما قال تعالى والفتنة أشد من القتل أي ان القتل وانكان فيه شرو فساد فغي فتنة الكفار من الشر والفساد ماهو أشد فن لم يمنع المسلمين من اقامة دين الله لم تكن مضرة : كفره الاعلى نفسه ،

وقال الاستاذ الامام في تفسير قوله تعالى في سورة البقرة د وقاتلوا في سبيل الله الذين يقاتلونكم ولا تعتدوا، ... الآيات:

عجل تنسير الآيات ينطبق على ما ورد من سبب نزولها وهو اباحة القتال للمسلمين في الاحرام بالبلد الحرام والشهر الحرام اذا بدأهم المشركون بذلك وأن لايبغوا عليهم اذا نكثوا عهدهم واعتدوا في هذه المدة وحكمها بأن لا ناسخ فيه ولا منسوخ فالكلام فيها متصل بعضه ببعض فى واقعة واحدة فلاحاجة لتمزيقه ولا لادخال آية براءة فيه. وقد نقل عن ابن عباس انه لانسخ فها ومن حل الام بالقتال فهاعلى عمومه ولومع انتفاء الشرط فقد أخرجها عن أسلوبها وحملها مالا يحتمل، وآية سورة آل عمران نزلت في غزوة أحد وكان المشركون هم المعتدين ، وآيات الانفىال نزلت في غزوة بدر الكبرى وكان المشركون هم المعتدين أيضا، وكذلك آيات سورة براءة نزلت في ناكلي المعهد من المشركين ولذا قال د فما استقاموا لكم فاستقيموا لمن ع وقال بعد ذكر نكثهم و ألا تقاتلون قوما فكثوا أيملنهم وهموا بإخراج الرسول وهم بدمو كم أول مرة ، ... الآيات

كان المشركون يبدءون المسلمين بالقتال لاجل ارجاعهم عن دينهم و او لم يبه، و افى كل و اقبة لكان اعتبداؤهم باخراج الرسول من بلده و فتنة المؤمنين و ايداؤهم و منع الدعوة كل ذلك كان كافيا

\* \* \* \* \* \* \* \* \* 87/154

## (AT)

في اعتبارهم معتدين فقتال النبي علي كله كان مدافعة عن الجي وأهله وحماية لدعوة الحق، ولذلك كان تقديم الدعوة شرطا لجواز القتال وأنما تكون الدعوة بالحجبة والبرهان لابالسيف و السنان، فإذا منعنا من الدعوة بالقوة بأن هدد الداعي أو قتل فملينا أن نقاتل لحاية الدعوة ونشر الدعوة لا للاكراه على الدين قالله تعالى يقول د لا اكراه في الدين قد تبين الرشد من نمي ۽ ويقول ﴿ أَفَأَنْتَ تَكُرُهُ النَّـاسُ حَتَّى يَكُونُوا مؤمَّنينَ ۽ . واذالم يوجد من عنع الدعوة ويؤذى الدعاة أو يقتلهم أو بهدد الامن ويعتدي على المؤمنين فالله تعالى لايفرض علينا القتال لاجل سفك الدماء وازهاق الارواح ولالاجل الطمع في الكسب والله كانت حروب الصحابة في الصدر الاول لاجل حماية الدعوة و منع المسلمين تغلب الظالمين لالاجل العدو ازخاروم كانوا يعتدون على حدود البلاد العربية التي دخلت في حوزة الاسلام ويؤذونهم وأولياءهم من العرب المتنصرة من يظفرون به من المسلمين وكان الفرس أشد ايداء للمؤمنين منهم فقد فرقوا كتلب النبي علي ورفضوا دعوته وهددوا رسوله و كذلك كانوا يفعلون . و ما كان بمد ذلك من الفتوحات اقتضته طبيعة الملك ولم يكن كله موافقا لا حكام الدين فان طبيعة الكون أن يبسط القوي يبد على جاره

الضعيف . ولم تعرف أمة قوية أرحم في فتوحاتها بالضعفاء من الامة العربية شهد لها علماء الافرنج بذلك

وجلة القول في القتال أنه شرع للدقاع عن الحق وأهله وحاية الدعوة و نشرها فعلى من يدعي من الملوك والامراء أنه بحارب للدين أن يحبي الدعوة الاسلامية و يعد كما عدتها من العلم و الحجة بحسب حل العصر وعلومه و يقرن ذلك بالاستعداد التام لحايتها من العدو ان . ومن عرف حال الدعاة الى الدين عند الأمم الحية وطرق الاستعداد لحايتهم يعرف ما يجب على المسلمين في ذلك وما يقبغي في هذا العصر

وعا قررناه يطل مايهذي به أعداء الاسلام حتى من المنتمين السيم من زعمهم أن الاسلام قام بالسيف ، وقول الجاهلين والمتعصبين أنه ليس ديناً إلها لان الإله الرحيم لايأمر بسفك الدماء وأن العقائد الاسلامية خطر على المدنية فكل ذلك باطل ، والاسلام هو الرحمة العامة العالمين

أحكام الاسلام الحرية

سواء أكانت الحرب أساس العسلاقة بين المسلمين وغيرهم

\* 4 + - 4 4 89/154

أم كانت تدبيراً استنائياً لا يلجأ اليه إلا لضرورة دفع العدوان وقطع الفتنة ، فإن الاحكام التي أوجب الاسلام مراعلتها لتخفيف ويلات الفتال من خير ما عرف من قوانين الرحمة بلانسان . وهذه الاحكام وان كانت تنفق مع أحكام القانون المعولي في كثير من المواضع إلا أنها تخالفها من جهة أنها أحكام ديفية شرعها الدين ويقوم بتنفيذها إيمان المسلمين وقوة يقينهم مثل سأتر الاحكام الديفية . وأما أحكام القانون الدولي فأنها ليس لما قوة تنفيذية تكفل امضامها حتى أن بعض الباحثين برى في قسمية الاحكام الدولية قانوناً ضرباً من التسامح لان القانون الدولي أنها وتنفيذ قسمية الاحكام الدولية قانوناً ضرباً من التسامح لان القانون الدولي من الاكسب هذا الوصف إلا اذا كان من ورائه قوة لحايته وتنفيذ أحكام الاسلامية الحربية مع أنها ترمي الى المعل والرحة لها من ايمان المسلم قوة تنفيذية تكفل المضامها

والاصل في إهذا الباب ما رواه الجاعة إلا البخاري من حديث سلمان من مريدة عن أبيه قال: و كان رسول الله صلى الله عليه وسلم اذا أمر أميراً على جيش أوسرية أوصاه في خاصته بتقوى الله تعالى و عن معه من المسلمين خيرا ثم قال:

أغزوا باسم الله في سبيل الله ، قاتلوا من كفر بالله . أغزوا ولا تغلُّوا ولا تغسروا ولا تمثلوا ، ولا تقتلوا وليدا . واذا لقيت عدوك من الشركين فادعهم الى احدى خصال ثلاث فأيتهن ما أجابوك اليها فاقبل منهم وكف عنهم: أدعهم الى الاسلام فان أجابوك فاقبل منهم وكف عنهم ، ثم ادعهم الى التحول من دارهم الى دار المهاجرين و أعلمهم ان فعاوا ذلك ان لهم ماللمهاجرين وان عليهم ماعلى المهاجرين فان أبوا أن يتحولوا منها فأخبرهم أنهم يكونون كاعر اب المسلمين يجرى عليهم حكم الله الذي يجري على المؤمنين ، ولا يكون لهم في الغي. والغنيمة نصيب إلاأن بجاهدوا مع المسلمين فان أبوا فاسألهم الجزية فان أجابوك فاقبل منهم وكف عنهم فان أبوا فاستعن بالله وقاتلهم واذا حاصرت أهل حصن قار ادوك أن تجعل لم دمة الله ودمة نبيه فلا تجعل لهم دمة الله وذمة نبيه و لكن اجعل لهم ذمتك و ذمة أصحابك فانكم ان تخفروا ذمتكم وذمة أصحابكم خيرمن أن تخفروا ذمة الله وذمة نَفِيه . واذا حاصرت اهل حصن فأرادوك أن تنزلهم على حكم الله فلا تنزلهم فاتك لاتدري اصبت حكم الله فيهم أم لا ، ثم اقضوا فيهم بعد ماشتم ه

\* () + - ( 91/154

وعلى هذا الاساس شرعت الاحكام الحربية في الاسلام كا يأتي:

(۱) قرر القانون الدولي ان الدولة التي تضطر الي اعلان الحرب على دولة اخرى بجب عليها قبل البدء ان تعلن الدولة الاخرى بميعاد الحرب و تعلن رعاياها و تخطر الدول الاخرى لتلزم حيادها ، والغرض من هذا الاعلان توقي الغدر والاخذ على غرة

وجا في الشرع الاسلامي انه يجب على المسلمين قبل البد و بقتال الكافرين ان يدعوا من لم تبلغه الدعوة منهم ، ويندب ان يجددو ا دعوة من بلغته . فقد قال أبو يوسف : « لم يقاتل رسول الله محتوة من بلغنا حتى يدعوهم الى الله ورسوله » وقال صاحب الاحكام السلطانية « ومن لم تبلغهم دعوة الاسلام يحرم علينا الاقدام على قتالهم غرة وبياتاً بالقتل والتحريق ، ويحرم أن نبدأهم بالقتال قبل اظهار دعوة الاسلام لهم واعلامهم من معجزات النبوة ومن ساطع الحجة بما يقودهم الى الاجابة . فان بدأ بقتالهم الى لاسلام واندارهم بالحجة وقتلهم غرة وبياتاً فضمن ديات نفوسهم »

= ( ) + - ( 4 92/154

وفي هذا من اعلان الحرب والاندار به قبل ابتدائه وتوقي الندر و الحيانة ما يحبب في الاسلام حتى أن الامام اذا عقد صلحاً مع الاعداء لمصلحة رآها فقد أجازوا له نقض الصلح اذا تبدلت الحال وصارت المصلحة في استئناف القتال، لكن حرموا عليه استئناف القتال في هذه الحال الا اذا مضى زمان يتمكن فيه ملك الاعداء من انفاذ خبر النقض الى أطراف مملكته توقياً عن الفدر وحذراً من الأخذ على غرة

(۲) قرر القانون الدولي أن الرعايا غير المنتظمين في الجيش الايعدون أعداء ولايجوز الحاق الأذى بهم ، وان وصف المحاربين خاص بكل جند أو جيش محارب ، ونصت الشريعة الاسلامية على أنه لا يجوز إقتل النساء والصبيان والقسس في كنائسهم و الرهبان في صو امعهم و الشيوخ الكبار أو الزمني و المرضى و من اعتزل القتال أو حالت عاهته دون أن يكون من المقاتلة الا اذا اشترك واحد من هؤلاء في الحرب بقول أو فعل أو رأى

(٣) أوجب القانون الدولي العناية بالمرضى والجرحى، وقرَّر حياد المستشفيات، وصيانة الاطباء والمرضين، و لجنود النقالة \* + + \* 4 4 93/154

Chie

ونهت الشريعة الاملامية عن قتل الوصفاء، والعسفاء. والوصفاء هم المملوكون والعسفاء هم المستخدمون ويدخل في هؤلاء الممرضون والنقالة وكل من يستخدمون لاسعاف الجرحي والمرضي والقيام بحاجاتهم وتخفيف آلامهم

(٤) حرم القانون الدولى الاجهاز على الجرحى وتعذيب العدو والفتك به غيلة واستعال الفنابل والقذائف والاسلحة التي تزيد في التعذيب وحرم تسميم الآبار والانهار والأطعمة

وقد نهى رسول الله على عن الغدر وعن المئلة وقال لا تعذبوا عباد الله . وجاء في الشريعة الاسلامية النهي عن قتل الأعزل وعن الاحراق بالنار لميت أوحي وعن افساد الثمار والزروع واحراق الدور والأمتعة وعن كل اتلاف و افساد تكون منه مندوحة

(ه) جوَّز القانون الدولى التضييق على المحصورين وتعجيزهم حتى يضطروا الى التسليم

وجوزت الشريعة الاسلامية في حصار العدو فصب العرادات والمنجنيقات ، وعمل كل ما يستضيقهم للظفر بهم ، على أن لا يقطع تخيلهم ، ولا تسمم مياههم . ومن هذا يتبين ان الاسلام في بدء القتال قرر من الاحكام ما يقضي به توقي الغدر والا خذ غرة . وفي أثناء القتال قرر من الأحكام ما يستوجب

\* ( ) + - ( 4 94/154

معنيف و يلات الحرب: من تجنب المثلة والتعديب واتلاف ما لا تدعو الحاجة الى اتلافه ، حتى ان أعداء المسلمين اذا مثلوا بهم فلا فضل عدم مجاراتهم في هذا الممثيل. يدل على هذا ما روي من أنه لما مثل المشركون في غزوة أحد بحمزة بن عبد المطلب وغيره من الشهداء قال الرسول على لمن أظفرني الله بهم لا مثلن بضعى ما مثلوا بنا ، فأترل الله عليه قوله سبحانه: « وإن عاقبتم فعاقبوا عبدل ما عوقبتم به ولئن صبرتم لهو خير للصابرين ، واصبر وما عبرك الا بالله » فقال الرسول على خطبة الا أمر نا بالصدقة حصين ما خطبنا رسول الله عليه خطبة الا أمر نا بالصدقة ونهانا عن المثلة

وأساس هذه الأحكام ان الاسلام ما قصد من تشريع القنال ازهاق الأرواح وتعذيب عباد الله وانما أراد دفع الشر وحماية المسلمين ودعومهم من العدوان، فهو وسيلة لا يلجأ البها الا عضرورة ولا يتجاوز فها أدنى حدودها والله سبحانه لما بعث رسوله وأمره بدعوة الخلق الى دينه لم يأذن له في قتل ولا قتال حتى بدأ المدعوون بظلم الما الما واخراجهم من ديارهم وأموالم بغير حق مأذن الله على نصرهم لقدير،

0110 0110 0110

## أحكام الاسلام السلمية

مما قدمناه من أحكام الاسلام الحربية تبين أن الاسلام شرع من الاحكام في حال القتال ما يكفل تجنب الغدر والا غتيال والتعذيب والمثلة و الاتلاف، وما يدل على أنه انما أراد هداية الناس وحسم شرهم لا إبادتهم وسحقهم. ونحن نبين ما شرعه الاسلام من الاحكام تدبيراً لملاقة المسلمين بنيرهم في حال السلم، ومنها يتبين أن الاسلام أسس هدنه العلاقة على قواعد العدل و احترام حقوق الافراد و كفالة الحرية لهم وتبادل المعاملات معهم

والأصل في هذا قوله تعالى • إينهاكم الله عن الذين لم يقد اتلوكم في الدين ولم يخرجوكم من دياركم أن تبرّوهم و تقسطوا البهم ان الله محب المقسطين. انما ينهاكم الله عن الذين قاتلوكم في الدين وأخرجوكم من دياركم وظاهروا على اخراجكم أن تولوهم ومن يتولهم فأولئك هم الظالمون ، وقوله تطافي « ألا من ظلم معاهداً أو كلفه فوق طاقته أو انتقصه أو أخذ منه شيئاً بغير

طيب نفسه فأنا حجيجه يوم القيامة ،

والاحكام التي قررها الاسلام في هذا البناب يعامل بها غير المسلمين الذين لم يقاتلوا المسلمين في الدين ولم يعتدوا علمهم أي عدو ان سواء كانوا مقيمين مع المسلمين في دار الاسلام أم في دارهم \_ () + - (4 4 96/154

وهذا على الرأي الراجح من أن الاصل في علاقة المسلمين بغيرهم السلم وان الامان ثابت بينهم لانه أساس العلاقة ولم يطرأ ما ينقضه لا لأنه مكتسب ببذل أو عقد ذمة

وأما على الرأي الآخر فائما يعامل بهذه الاحكام من اكتسبوا حق الامان بتأمين امام المسلمين و دخو لهم في ذمهم قرر الاسلام المساواة بين الذميين والمسلمين فلهم ما للمسلمين وعلمهم ما علمهم ، و كفل لهم حريبهم فأمن المسلمين أن يتركوهم وما يدينون ولا يتعرضوا لهم فيا يعتقدون

وعلى أساس هذه المساواة لهم أن يتعاملوا مع المسلمين جميع المعاملات المباحة

قال صاحب البدائع و ويسكنون في أمصار المسلمين يبيعون ويشترون لأن عقد الذمة شرع ليكون وسيلة الى اسلامهم . و يمكنهم من المقام في أمصار المسلمين أبلغ في هذا المقصود ، وفيه أيضاً منفعة المسلمين بالبيع والشراء ،

وما بحرم على المسلم النعامل به ولا بحرم على الذمي مثل الحمر اولخنزير قانه يباح للذميين الانجار بها حيث شاءوا . ولكن ليس لهم أن يجاهروا بالانجار بها في أمصار المسلمين لأن المصر الاسلامي اتما يجهر فيسه عالا يأباه شعار الاسلام وعلى أساس هذه المساواة لم يفرق الاسلام على أرجح الأقوال

\* () + - ( 97/154

بين المسلم والذمي في العقوبات ففي القصاص « النفس بالنفس والعنس بالنفس والعين بالعين والأنف والأذن بالأذن والسن بالسن بالسن بالمورح قصاص »

وفي أحكام الديات والضان والتعازير بجري على الذميين ما بجري على المسلمين

وفي الأحوال الشخصية أبيح لهم كل زواج يتغق ودينهم ولو خالف شرائط الزواج عند المسلمين . واعتبر كل طلاق صدر أحدم ولو لم يتفق وأحكام الطلاق عند المسلمين . ولا يتعرض لهم في شيء من ذلك الا اذا ترافعوا الى المسلمين وطلبوا اجراء حكم الاسلام بينهم . وكا حرم الزواج بالمحصنات من المؤمنات حرم الزواج بالمحصنات من الكتابيات كا قال تعالى في عد المحرمات و والمحصنات من النساء ، هكذا باطلاق من في عد المحرمات و والمحصنات من النساء ، هكذا باطلاق من فدفها لهذا التوهم ان المحرمات المحصنات من النساء ، احتراماً لحق الزوج من غير المسلمين

و في الميراث سوى في الحرمان بين الذمي والمسلم ، فلا يرث الذمي قريبه اللهم ، فلا يرث المدمي قريبه اللمي قريبه اللمي المسلم ولا يرث المسلم قريبه الذمي

وفي المعاملة وحسن العشرة شرع الاسلام من الاحكام ما شرح له صدور مخالفيه وحببه البهم، وكفي ان الله سبحانه نفى النهي عن \_ () + - ( 98/154

ر م والاقساط الهم وأباح المسلمين طعامهم ، وأحل لهم ذبائحهم ، وأباخ مصاهرتهم والتزوج منهم كا قال تعالى « وطعام الدين أوتو ا الكتاب حل لكم وطعامكم حل لهم والمحصنات من المؤمنات والمحصنات من المؤمنات من الذين أوتوا الكتاب من قبلكم »

وللزوجة غير المسلمة من الحقوق على زوجها ما للزوجة المسلمة . و نهى الله عن مجاداتهم الا بالتي هي أحسن. و نص علماء المسلمين على ان للمسلم أن يضيغهم ويذهب الى ضيافتهم ويتبادل معهم النهادي والتصافح

وفي العبادات والاعتقادات أطلقت لهم الحرية ومنع التعرض لهم فيا يعبدون وما يعتقدون، فلهم اقامة شعائر دينهم في كنائسهم وبيعهم، ولهم في القرى اعادة ما بهدم من الكنائس والبيع وانشاء ما يريدون احداثه منها. وأما في الامصار الاسلامية فلهم اعادة المهدوم فحسب، ولهم دق النواقيس في جوف كنائسهم، ولهم أن يفعلوا كل ما لا يثير العداء ولا يعارض شعار الاسلام

وفي ظل هذه الأحكام السمحة والعدالة والمساواة عاش غير المسلمين معهم في بلاد الاسلام طوال السنين لا يشكون ضيا ولا يبخسون حقا = () + = ( 4 99/154

ومن نظر الى العهود التي كان يقطعها المسلمون على أغسهم المعير المسلمين أيام قوة الاسلام وسطوة أهليه تتجلى له الروح السمحة التى عامل بها الاسلام غير المسلمين لأنه لا يعقل أن تكون تلك العهود مما يأباها الدين ثم يلتزمها الخلفاء الراشدون وقواد المسلمين عحضر من كبار الصحابة وأولى العلم بالدين الخلا انهم مؤمنون بسماحة الاسلام و تقبله لهذه المعاملات ما أقروا تلك الشروط. ولولا أن هذه السماحة من طبيعة الاسلام ما كان تتغق روح العهود التى تلتزم لغير المسلمين من مختلف القواد في مختلف البلدان

وهذا عهد خالد بن الوليد لأهل الحيرة في عهد أبي بكر الصديق وعهد أبي عبيدة بن الجراح لأهل الشام في عهد عمر بن الخطاب قد كان لها أثرها في أنحساء الامبراطورية الفارسية والامبراطورية الرومانية لما تضمنه كل منها من الوفاء وحسن المعاملة حتى وجد غير المسلمين من المسلمين مالم بروه ممن كانوا يدينون بدينهم

روى الامام أبو بوسف في كتاب الخراج ان خالد بن الوليد صالح أهل الحيرة على أن لاجهم لهم بيعة ولا كنيسة ولا قصر ا من قصورهم التي كانوا يتحصنون فيها اذا نزل بهم عدو لهم ولا عنعون من ضرب النواقيس ولا من اخراج الصلبان في يوم عيدهم \* + + + + + 100/154 ) »

0110 0110 0110

وعلى أن لايشتملوا على نغبة وعلى أن يضيّغوا من مرجهم من. المسلمين مما يحل لهمن طعامهم وشرامهم وكتب بينهم هذا الكتاب:

## بيالنيالعالعين

هذا كتاب من خالد من الوليد لأهل الحيرة

ان خليفة رسول الله عليه أبا بكر الصديق رضى الله عنه أمر في أن أسير بعد منصر في من أهل البامة الى أهل العراق من العرب والعجم بأن أدعوهم الى الله جل تساؤه والى رسوله عليه السلام ، وابشرهم بالجنة وأندرهم من النار . فان أجابوا فلهم ما للمسلمين وعليهم ما على المدلمين . وانى انتهيت الى الحيرة فورج الى أياس بن قبيصة الطافي في اناس من أهل الحيرة من رؤساتهم واني دعونهم الى الله والى رسوله فأبوا أن يجبيوا فعرضت عليهم الجزية أو الحرب فقالو الاحاجة لنابحر بك ولكن صالحنا على ماصالحت عليه غير نا من أهل الكتاب في اعطاء الجزية . واني نظرت في عدنهم فوجدت عدنهم سبعة آلاف رجل . ثم منزنهم فوجدت من كانت به زمانة ألف رجل فأخرجهم من العدة فصار من وقعت عليه الجزية سنة آلاف فصالحوني على ستين الغاً

وشرطت عليهم ان عليهم عهد الله وميثاقه الذي أخذ عن أدل التوراة و الانجيل أن لابخـالغو ا ولا يعينوا كافراً على 2 () + - ( 101/154 ) »

مسلم من العرب ولا من العجم ولا يدلوهم على عورات المسلمين .
عليهم بذلك عهد الله وميثاقه الذي أخذه أشد ما أخذه على نبي من عهد أو ميثاق أو ذمة . فإن هم خالفوا فلا ذمة لهم ولا أمان . وإن هم حفظوا ذلك ورعوه وأدوه الى المسلمين فلهم ما للمعاهد وعلينا المنع لهم . فإن فتح الله علمينا فهم على ذمهم لهم بذلك عهد الله وميثاقه أشد ما أخذ على نبي من عهد أو ميثاق ، وعليهم مثل ذلك لايخالفوا . فإن غلبوا فهم في سعة يسعهم ماوسع أهل الذمة ولا يحل فيا أوروا به أن يخالفوا

وجملت لهم أما شيخ ضعف عن العمل أو أصابته آفة من الا قات أو كان غنياً فافتقر وصار أهل دينه يتصدقون عليه طرحت جزيته وعيل من بيت مال المسلمين وعياله ما أقام بدار الهجرة ودار الاسلام ، فان خرجوا الى غير دار الهجرة ودار الاسلام فليس على المسلمين النفقة على عيالم . وأما عبد من عبيدهم أسلم اقيم في أسواق المسلمين فبيع بأعلى مايقدر عليهم في غير الوكس ولا تعجيل ودفع نمنه الى صاحبه ولهم كل ماليسوا من الزى الازى الحرب من غير أن يتشبهوا بالمسلمين في لباسهم وأما رجل منهم وجد عليه شيء من زى الحرب سئل عن ليسه في فان جاء منه عخرج والا عوقب بقدر ماعليه من زى الحرب وشرطت عليهم جباية ماصالحتهم عليه حتى يؤدوه الى بيت وشرطت عليهم جباية ماصالحتهم عليه حتى يؤدوه الى بيت

2 4 ) + - 4 4 102/154 ) »

مال المسلمين . عمالهم منهم . فإن طلبوا عونا من المسلمين أعينوا به . ومؤنة العون من بيت مال المسلمين ،

و روى الامام أبو يوسف قال: حدثني بعض أهل العلم عن مكحول الشامي ان أبا عبيدة بن الجراح صالحهم بالشام و اشترط عليهم حين دخلها على أن تترك كنائسهم وبيعهم على أن لا يحدثوا بناء بيعة ولاكنيسة . وعلى ان عليهم ارشاد الضال، وبناء القناطر على الانهار من أموالهم ، وأن يضيَّفوا من مربهم من المسلمين ثلاثة أيام. وعلى أن لايشتمو مسلسا ولا يضربوه ، ولا يرفعوا في نادى أهل الاسلام صليباً ، ولا يخرجوا خنز برا من منازلهم الى أفنية المسلمين . وان يوقدوا النار للغزاة في سبيل الله ولا يدلوا للسلمين على عورة ، ولا يضربوا نواقيسهم قبــل أذان المسلمين ولا في أوقات أذانهم ولا يخرجوا الرايات في أيام عيدهم ولا يلبسوا السلاح يوم عيدهم ولا يتخذوه في بيوتهم · فان فعلوا من ذلك شــيتًا عوقبوا و أخذ منهم . فكان الصلح على هذا الشرط. فقالوا لابي عبيدة اجعل لسا يوما في السنة بمخرج فيه صلباننا بلارايات وهويوم عيدنا الاكبر ففعل ذلك لم وأجابهم اليه · فلما رأى أهل الذمة وفاء المسلمين لهم وحسن سيرة فيهم صاروا أشداء على عدو المسلمين وعونا للمسلمين على

1 1 + - 4 1 103/154 ) \*

أعدائهم فبعث أهل كل مدينة ممن جرىالصلح بينهم و بين المسلمين رجالا من قبلهم يتجسسون الاخبار عن الروم وعن ملكهم وما بريدون أن يصنعوا فأتى أهل كل مدينة رسلهم يخبرونهم بأن الروم قد جعوا جعا لم يرمثلا

ولما تتابعت الاخبارعلي أبي عبيدة اشتد ذلك عليــه وعلى المسلمين فكتب أبو عبيدة الى كل وال ممن خلفه في المدن التي صالح أهلها يأمرهم أن ردوا علمهم ماجي منهم من الجزية والخراج وكتب اليهم أن يقولوا لهم: أعار ددنا عليكم أموالكم لانه قد بلغنا ماجمع لنسامن الجوعوانكم قداشترطتم عليناأن نمنعكم و انا لانقدر على ذلك . وقد رددنا عليكم ما أخذنا منكم ، و نحن لكم على الشرط وما كتبنا بيننا وبينكم ان نصرنا الله علمهم. قلما قالوا ذلك لهم وردوا علمهم الاموال التي جبوها منهم قالوا ودكم الله علينا و نصركم عليهم فلو كانوا هم لم يردوا علينا شيئا وأخذوا كل شيء بقي لناحتي لايدعوا لنا شيئًا. وكان ان غلبت الروم و نصر الله المسلمين و كتب أبو عبيدة الى عمر بن الخطاب بما أفاء الله على المسلمين وما أعطى أهل الذمة من الصلح فكتب اليه عمر رضى الله عنه كتابًا مما جاء فيه قوله و وامنع السلمين من ظلهم والاضرار بهم وأكل أموالهم الابحقها . ووف لهم بشرطهم الذي شرطت لهم في جميع ما أعطيتهم »

1 4 h + - 4 4 104/154 h h

ومما تقدم من الاحكام السلمية التي شرعها الاسلام لمعاملة غير المسلمين ، ومن نصوص العهود التي النزمها القواد في صلحهم يتبين ان الاسلام لايأبي مسالمة من لايدينون به ماداموا عير عادين. وانه لامانع بمنع أية دولة اسلامية من أن تتبادل مع دولة غير اسلامية علاقات تجارية وسفراء لنظر المصالح ومعاهدات لضمان حقوق أفراد كل من الدولتين و اجراء العدل بينهم كا انه لايأبي حسن معاشرة المسلمين لغير المسلمين والمساواة بينهم في الحقوق والحريات وتبادل الحاجات والبر والاقساط. ويؤخذ من قول خالد بن الوليد في عهده و ولهم كل مالبسوا من الزي الازي الحرب من غير أن يتشهوا بالمسلمين في لباسهم » ومن قول أبي . عبيدة في عهده و ولا يلبسوا السلاح يوم عيدهم ، أن المسلمين لم يحرموا على غير المسلمين أي لباس الازي الحرب لانه يثير الشحناء ولا يتفق والمسالمة . ولم يحرموا عليهم التشبه بالمسلمين في زيهم ازدراء لهم لانهم قد يلبسون ماهو أغلى وأقوم وانما أراد المسلمون أن تكون لكل طائفة قومية ممنزة بممنزاتها من دين ولغة ولباس وسائر الممزات ولهذا يوجد في السنة كثير من الاحاديث ترمي الى الاحتفاظ بالقومية وعدم فناء الامة في غيرها ، مثل « خالفوا سنة المجوس » ، ومثل النهي عن التشبه بغير المسلمين

\* 4 + \* \* \* 4 105/154 ) \*

:::

0

## السياسة الشرعية المالية

السياسة المالية للدولة هي تدبير مواردها ومصارفها بما يكفل سد النفقات التي تقتضيها المصالح العامة من غير ارهاق للافراد ولا اضاعة لمصالحهم الخاصة

وهي أنما تكون عادلة أذا تحقق فيها أممان :
الأول – أن يراعي في الحصول على الايراد العدل والمساواة بحيث لا يطالب فرد بغير ما يغرضه الفانون ولا يفرض على فرد أكثر مما تحتمله طاقته وتستدعيه الضرورة

الثاني – أن براعي في تقسيم الايراد جميع مصالح الدولة على قدر أهمينها بحيث لا تراعي مصلحة دون أخرى ولا يكون نصيب المهم أوفر من نصيب الأهم

والموارد الاسلامية التي رتبت لسد نفقات المصالح العامة هي ما يأتي الموارد الاسلامية التي رتبت لسد نفقات المصالح العامة هي ما يأتي الموالى، وعروض التجارة، والسوائم، والزروع والثمار

٧ - ضريبة الارض الزراعية من الخراج والعشرونصف العشر

1 4 + - 4 106/154 ) »

0110 0110 0110

س سريبة الأشخاص التي تؤخذ من أهل الكتاب وهي الجزية

٤ — العشور: وهي الرسوم التي تؤخذ على الواردات الى
 البلاد الاسلامية والصادرات منها

م - 'خس الغنائم. و 'خس ما يعنر عليه من الركاز والمعادن
 ٣ - نركة من لا وارث له أصلا أو لا وارث له غير أحد
 الزوجين ، ومال اللقطة ، وكل مال لم يعرف له مالك ، وكل مال صولح عليه المسلمون

هندأ بواب الا براد المالي للدولة الاسلامية و بعضها ثابت أصله في الكتاب والسنة ، و بعضها ثبت باجتهاد الصحابة في صدر الاسلام . ولكل باب منها أحكام تفصيلية مبسوطة في مواضعها . وسنقتصر في كل باب على الكلم الجامعة التي تتبين منها أسس الموارد الاسلامية والشرائط التي أحيطت بها ، ثم نبحث في المصارف التي قسمت بينها هذه الأموال لتتضح من جملة هذا السياسة الشرعية المالية

أسس الموارد الاسلامية

الباحثين في أساس فوض الضرائب رأيان: القائلون بنظرية العقد الاجماعي يرون أن أساس فرض الضرائب تراضي الأفراد على أن يؤدي كل واحد منهم للحكومة 1 4 h + - 4 4 107/154 h #

جزءاً من ماله في مقابل قيامها مجاية الأجزاء الباقية و متعه عاله وحقوقه في ظل هذه الحماية كا تراضى الأفراد على أن يخرج كل واحد منهم عن عزلته و يعقد مع بني جنسه عقداً اجهاعياً يتنازل به عن مطلق حريته في مقابل كفائمهم لأمنه وسلامته . فالضريبة في رأي هؤلاء معاوضة أساسها التراضي

وغير القائلين بنظرية العقد الاجهاعي رون أن أساس فرض الضر ائب ما الحكومة عقتضى وظيفها من الولاية العامة التي مخولها الزام الأفراد بدفع جزء من مالهم لتقوم عصالحهم من توطيد الامن و تأمين البلاد من العدو ان علمها واصلاح طرق مواصلاتها وري أرضها وكل ما تقتضيه مرافق الحياة فيها. فالضريبة في رأي مؤلاء فرض الزامي تفرضه الحكومة على الافراد عالها من السلطان الذي كسبته بالتزامها تدبير المصالح العامة

ولا خلاف بين أصحاب هذين آلوأيين في أن الا فراد ملزمون بالضر اثب وأنما الخلف في منشأ الالزام . فعلى الرأي الأول منشأ الالزام النزام الافراد أنفسهم بأدائها في نظير قيام الحكومة بمصالحهم وحماية أموالهم . وعلى الرأي الثاني منشأ الالزام ماللحكومة من السلطان باعتبارها مسؤولة عن تأمين الافراد وتدبير مصالحهم وليس لهذا الخلف أثر عملى

أما أساس الموارد الأسلامية فاقدي يؤخذ مما ورد في شأنها أن. هذه المدارد واحدات أل مرسها الافراد في مقابل ممتعهم بالحقوق \_ () + - ( 108/154 ) »

قالزكاة وسائر أنواع الصدقات أوجبت على ذوي الأموال في مقابل تمتمهم بحقين: أحدهما أمانهم على أنفسهم وأموالهم من أضغان المعوزين واطاعهم ، لان المحاويج اذا لم يكن لهم من مال ذوي المال نصيب كانوا خطرا عليهم وعلى أموالهم ، وثانها عمتمهم باستغلال مرافق الدولة في سبيل تزكية هذه الاموال وتنميتها والمحافظة عليها . والى هذا الاشارة بقول الله سبحانه « خذ من أموالهم صدقة قطهر م وتركهم بها » وقوله عزشأنه في وصف المتقين « وفي أموالهم حق السائل و المحروم » وقوله في ز كاة الزروع « وآتواحقه يوم حصاده » .

والجزية أوجبت على غير المسلمين كا أوجبت الزكاة على المسلمين في مقابل تمتعهم بحقوقهم ، وأمانهم على أنفسهم وأموالهم لان أهل الكتاب ينتفعون بمر افق الدولة العامة كا ينتفع المسلمون وهم لانجب عليهم الزكاة وأنواع الصدقات الواجبة على المسلمين لانهم غير مخاطبين بفروع الشريعة فأوجبت عليهم الجزية بدلا من الزكاة التي أوجبت على المسلمين ، ولهذا اذا سلم واحد منهم سقطت عنه الجزية وأوجب عليه أداء الزكاة في ماله ان كان ذا مال فهي كسائر الموارد الاسلامية واجب في نظير حقوق ، يدل على ذلك أن كمائر الموارد الاسلامية واجب في نظير حقوق ، يدل على ذلك أن أما عبيدة بعد ما صالح أهل الشام وجبي منهم الجزية والخراج نم بلغه أن الروم قد جعوا له واشتد الأمر، عليه وعلى المسلمين كتب بلغه أن الروم قد جعوا له واشتد الأمر، عليه وعلى المسلمين كتب

1 () + - ( 109/154 ) »

الى الولاة الذين خلفهم في المدن أن يردوا الى أهلها ماجبي مهم وكتب الهم أن يقولوا لهم الما رددنا عليكم أموالكم لانه قد بلغنا ماجم لنا من الجوع وانكم قد اشترطم علينا أن متعكم وانا لانقدر على ذلك وقد رددنا عليكم ماأخذنا منكم و يحن على الشرط وماكتبنا بيننا و بينكم ان فصر نا الله عليهم

والخراج ضرب على الارض التي في يد غير المسلمين مؤنة لما كا ضرب العشر ونصف العشر على الأرض التي في يد المسلمين . قال القاضي أبو يوسف في كتاب الخراج « لما قدم على عمر بن الخطاب جيش العراق من قبل سعد بن أبي و قاص شاور أصحاب محد عليه في قسمة الارضين التي أمّاء الله على المسلمين من أرض المراق والشام، فتكلم قوم فيها وأرادوا أن يقسم لهم حقوقهم وما فتحوا ، فقال عمر : فكيف بمن يأتي من المسلمين فيجدون الارض بعلوجها قد اقتسست، وورثت عن الآباء وحنزت. ما هذا رأي. فقال له عبد الرحمن بن عوف: فما الرأي، ما الارض والعلوج إلا مما أمَّاء الله علمهم. فقال عمر: ما هو إلا ماتقول ولست أرى ذلك والله لايفتح بعدي بلد فيكون فيه كبير نيل بل عسى أن يكون كلا على المسلمين ، فاذا قسمت أرض العراق بملوجها وأرض الشام بملوجها فما يسد به الثغور ? وما يسكون للنرية والأرامل عذا البلد وبغيره من أهل الشام والعراق٢

2 4) + - 4 4 110/154 ) »

:::

فأكتروا على عمر وقالوا نقف ما أناء الله علينا بأسيافنا على قوم لم بحضروا ولم يشهدوا ولأبناه القوم ولأبناء أبنائهم ولم بحضرواج فكان عمر لامزيد على أن يقول هذا رأى . قالوا فاستشر . قال غاستشار المهاجرين الاولين فاختلفوا . فأما عبد الرحمن بن عوف فكان رأيه أن تقسم لهم حقوقهم . ورأي عنمان وعلي وطلحة وابن عمر رأي عمر. فأرسل الى عشرة من الانصار خسة من الاوس وخمسة من الخزرج من كبرائهم وأشرافهم، فلما اجتمعوا حمد الله و أثنى عليه عا هو أهله ثم قال: إني لم أزعجكم إلا لأن تشتركوا في أمانتي و فياحلت من أموركم غاني واحد كاحدكم وأننم اليوم تقرون بالحق خالفني من خالفني ووافقني من وافقني ، ولست آريد أن تتبعوا هـــذا الذي هو اى ، معكم من الله كتاب ينطق بالحق، فوالله لأن كنت فطقت بأمر أريده طأريد به إلا الحق. قالوا قل نسم يا أمير المؤمنين. قال: قد سيمتم كلام عؤلاء القوم الذين زعوا الى أظلمهم حقوقهم ، و الي أعوذ بالله أن أركب ظلما ، لئن كنت ظلمتهم شيئدا هولهم وأعطيته غيرهم لقد شقيت، ولممن رأیت انه لم یبق شی. یفتح بعد آرض کسری، وقد غنبنا الله أموالهم وأرضهم وعلوجهم فقسمت ماغنموا من أموال بين أهله وأخرجت اُلحنس فوجهته على وجهه وأنا في توجيهه ، وقدرأيت أن أحبس الارضين بعلوجها وأضع علمهم فيور

\* () + - ( 111/154 ) »

الخراج، وفي رقامهم الجزية يؤدونها فتكون فيشاً للمسلمين المقاتلة والنرية ولمن يأتي بعدهم، أرأيتم هذه التغور لابد لها من رجال يلزمونها، أرأيتم هذه المدن العظام - كالشام والجزيرة والكوفة والبصرة ومصر - لابد لها من أن تشحن بالجيوش وادرار العطاء عليهم فمن أين يعطى هؤلاء اذا قسمت الارضون والعلوج فقالوا جيماً: الرأي رأيك فنم ماقلت وما رأيت . ان لم تشحن مذه النغور وهذه المهن بالرجال ويجرى عليهم ما يتقوون به رجم أهل الكفر الى مدنهم . فقال قد بان لي الأمر، فن رجل أه جزالة وعقل يضع الأرض مواضعها ويضم على العلوج ما يحتملون و خبرته على عنمان بن حنيف وقالوا تبعث الى أهم ذلك فان المسرا وعقلا و تجر بة ، فأسرع اليه عمر وولاه مساحة أرض السه اد »

وعلى هذا الأساس حبس عمر الارضين عن قسمها بين الفائعين وتركها في يدأهلها يؤدون عنها الخراج للسلمين وفعل بالشام ما فعل بالعراق

قال القياضي أبو يوسف: والذي رأى عمر رضي الله عنه من الامتناع من قسمة الأرضين بين من افتتحها عند ما عرفه الله ما كان في كتابه من بيان ذلك توفيقاً من الله كان له فها صنع يو فيه كانت الخيرة لجيم المسلمين. وفيا رآه من جم خراج ذلك

( 4) + - ( 4 112/154 ) »

وقسمته بين المسلمين عموم النفع لجاءتهم لان هذا لولم يكن موقوفا على الناس في الاعطبات والارزاق لم تشحن الثغور ولم تقو الجيوش على السير في الجهاد ولما أمن رجوع أهل الكفر الى مدتهم اذا خلت من المقاتلة و المرتزقة . و الله أعلم بالخير حيث كان

والعشور التى تؤخذ في البلاد الاسلامية على عروض التجارة الواردة الها والصادرة منها أساسها تبادل المعاملة المهائلة بينها وبين غيرها من البلدان والمساواة بين التجار وأموالهم في المعاملة بالبلاد الاسلامية وغيرها

وما يؤخذ غنيمة بالقتال فرض فيه خسه لمصلحة عامة بينها الله سبحانه في قوله و واعلموا أعا غنم من شيء قان أله خسه ، وللرسول ، ولذي القربي ، واليتسامى ، والمساكين ، وابن السبيل ، وفي تخصيص هذا الحس لن سمى الله رعاية للمصلحة العامة و تزكية الاربعة الاخاس للفاتحين حتى لا يحقد عليهم اليتامى والمساكين وأبناء السبيل وما يوجد من الركاز في موات أوطريق سابل يؤخذ منه خسه لصرفه في مصارف الزكاة التمانية التى مرجعها الى المصلحة العامة و سد حاجات المعوزين . و يكون للواجد أربعة أخاصه

وأما أخذ كل مال لاوارث له ومال اللقطة وما لم يعرف له مالك فأساسه أن الغرم بالغنم و ان كل مال لايستحقه مالك خاص = () + = ( ( 113/154 ) »

فالمصلحة العامة أحق به ، كما أن من لا يجد نفقة ولا منفقا فنفقته في بيت مال المسلمين

وجاة القول أن النصوص الواردة في شأن الموارد المالية الاسلامية ووجهة النظر التي أبانها كبار الصحابة في اجتهادهم وشور اهم يؤخذ منها أن الأساس الذي بنيت عليه هذه الموارد هو توفير ما تتطلبه المصالح العامة من النفقات و تأمين أرباب الاموال على أنفسهم و اموالهم ، وتحقيق ما تقضي به الوحدة الاجماعية من التضامن و التعاون ، وهذه أسس تتقبل رعاية كل المصالح و تتفق و قواعد العدل

## شرائط الضريبة العادلة

جباية الضرائب من الافراد فيها استيلاء على جزء من مالم وحرمان لم من التمتع به . وهذا الحرمان الما رخص فيه لأن الضرورة قضت به اذ لا مكن القيام بالمصالح العامة بدونه و ما ان الضرورات تقدر بقدرها فيجب أن لا يتجاوز بالضريبة القدر الضرورى وان براعى في تقديرها وطرائق تحصيلها ما يخف وقعها ولهذا ذكر علماء الاقتصاد انه لا بدأن يتوفر في كل ضريبة شم انظ أربعة :

الاول: العدل و المساواة بحيث تفرض الضرائب على جميع

1 4 1 + - 4 4 114/154 1 W

الأفراد بطريق واحدة تناسب مقدرتهم المالية الثاني : الاقتصاد بحيث لايفرض الاالقدر الضرورى الثالث : النظام المبين الذي يعلم به كل فرد ما بجب عليه أداؤه وموعده وطريقة أدائه

الرابع: مراعاة مصلحة الافراد في تعيين مواعيد الادا. وطرائقه وذكروا كذلك انه لا بجوز فرض الضريبة الأفي مال نام متجدد حتى تكون الضريبة من نمرة المال ولا تكون من عوامل نقض أصله حتى قال بعضهم « ما يؤخذ من النمرة ضريبة وما يؤخذ من الاصل نهب وصلب »

ولا يجوز أن تستنفد الضريبة كل النمرة حتى لايشعر الفرد بأنه انما يعمل لغيره فيذهب نشاطه

والناظر في الضرائب الاسلامية يتبين انها مشروطة بعدة شرائط اقتصادية مراعى فيها العدل والتوفيق بين مصالح الأفراد و المصالح العامة

قاء المآل الواجبة فيه الضريبة شرط مراعى في كل الموارد الاسلامية ، فغي الزكاة لانجب الافي مال نام حال عليه الحول الذي هو مظنة انتاجه وأعاره ومظنة لأن يكون اداه الزكاة من عمرته لامن أصله ، وفي الحراج لابجبي الامن أرض أمكن زرعها بل قال مالك بن أفس لابجبي الامن أرض مزروعة وإنما شرط بل قال مالك بن أفس لابجبي الامن أرض مزروعة وإنما شرط

2 () + - ( 115/154 ) »

زرعها أو امكان زرعها لتكون الضريبة من عرتها وتمانها. و في العشر أو نصف العشر الواجب من نفس التمرة ووجوبه الشرائط أن لا يرهق ذو المال وأن تكون الضريبة من عمرة ماله لامن أصله وأما تناسب الضريبة الواجبة مع الحال المالية لمن بجب عليه فهو مراعى في الموارد الاسلامية كذلك ففي الزكلة والعشر ونصف العشر والعشور الواجب مقدارنسي لايفترق فيه مال عن مال ولا فرد عن فرد فما دون النصاب عفو . وما بلغ النصاب يؤخذ منه الواجب بنسبة معينة . وفي الجزية لاتؤخذ الا من الغني القادر و لا يؤخذ من أحد الامايناسب ماليته ودرجة يساره . وفي الخراج بجب أن يراعي ماتخرجه الارض وما يطبقه أهاوها: روى القاضي أبو يوسف عن عرو بن ميمون قال: بعث عمر رضي الله عنه حذيفة بن اليمان على ماور أه دجلة و بعث عَمَانَ ابن حنيف على مادونه ، فأتياه فسألها : كيف وضعمًا على الارض العلكما كلفتها أهل عملكما مالا يطبقون. فقال حذيفة لقد تركت فضلا. وقال عنمان لقد تركت الضعف ولوشئت لأخذته. فقال عمر عند ذلك : أما والله لئن يقيتُ لا رامل أهل العراق لادعنهم لاينتقرون الى أمير بعدى

وأما مقدار الواجب وموعد أدائه وطريقته فقبد روعي

\* () + - ( 116/154 ) )

وقد كان العدل في الضرائب الاسلامية واحاطها بالشرائط الاقتصادية من أقوى الاسباب التي ساعدت المسلمين على فتح البلدان و ثبتت أقدامهم فيا فتحوه لأن الفرس والرومان كانوا قد أرهقوا الناس بالضرائب الفادحة وحلوم فوق مايطيقون ولم ينصفوا مالكا ولا زارعا . وفيا دار بين أبي عبيدة وأهل الشام لما أم أن يرد عليهم ماجي منهم دليل على ما كانت تكنه صدورم وما كانت ترهقهم به الامبر اطورية الرومانية

2 4 ) + - 4 4 117/154 ) »

# الموارد المالية الاسلامية

تنقسم الموارد المالية التي يتكون منها ايراد بيت مال المسلمين الى قسمين : موارد دورية بجبى منها الايراد في مواعيد معينة من السنة ، وموارد غير دورية

فالموارد الدورية هي: الزكاة ، والخراج ، والجزية ، والعشور والموارد غير الدورية هي: خمس الغنائم ، وخمس المعادن ، والموارد غير الدورية هي: خمس الغنائم ، وخمس المعادن ، والركاز ، وتركة من لا وارث له ، و مال اللقطة ، و كل مال لم يعرف له مستحق معبن من الأفراد

وسنبين ما شرعه الاسلام في كل مورد من هذه الموارد من الاحكام الكلية ، وماراعاه من الشرائط:

#### ١ - الركاة

فرضت على المسلمين بعدة نصوص في الكتاب السكريم منها قوله تعالى «خد من أموالهم صدقة تطهرهم وتزكيهم بها» وقوله سبحانه « وآنوا الزكاة » وقوله عزشانه « فان تابوا وأقامو ا الصلاة وآنوا الزكاة فاخوانكم في الدين » ووردت في السنّة عدة أحاديث قررت فرضيتها ، وضرت 2 () + - ( 118/154 ) »

المجمل من آياتها، وأبانت حكمتها والسر في تشريعها. فني حديث قواعد الاسلام عد إبتاء الزكاء من الدعائم الحس التي بني علمها الاسلام. وفي حديث أنس بن مالك رضي الله عنه قال: أنى وجل من تميم رسول الله على فقال بارسول الله: ابي ذو مال كثير وذو أهل ومال وحاضرة فاخبر في كيف أصنع وكيف أنفق فقال رسول الله على هذا وعاضرة فاخبر في كيف أصنع وكيف أنفق فقال رسول الله على هذا حرج الزكاة من مالك فانها طهرة قطهرك وقصل أقرباءك ، وتعرف حق المسكين ، والجار والسائل وفي كثير من أحاديث الرسول المائل وكتبه الى ولاة الصدقات بيان وفي كثير ما ورد في هذا كتابه تعلق الى عمرو بن حزم ومن أشهر ما ورد في هذا كتابه تعلق الى عمرو بن حزم

ومن المقرر في الاسلام أنه ليس في مال المسلم حق مفروض. موى الزكاة أو بعة : النقود موى الزكاة أو بعة : النقود من الذهب والفضة ، وما في حكها من عروض التجارة ، والسوائم من الابل والبقر والغنم ، وما تخرج الارض العشرية من زروع ، وما تشمر الاشجار والسكروم من نمار

ولا تفرض الزكاة في مال من هذه الاموال الا اذا بلغ مقداره. النصاب المعين الذي اعتبره الشارع مناطآً للغنى واليسار واعتبر ما دو نه قليلا لا تؤخذ منه زكاة

وتصاب النقود من النحب عشرون دينارا ، ومن الفضة

\_ () + - ( 119/154 ) »

مائتا درهم. و مذا يقدر النصاب في قيم العروض التجارية ، ونصاب السوائم من الابل خس ومن البقر ثلاثون ومن الغنم أر بعون و نصاب الزرع والثمار خسة أوسق

وقد شرط لاستحقاق الزكاة من كل نصاب من هذه الاموال عدة شرائط كلها ترجع الى توفير نمائه حتى تكون الزكاة من بمرته وليست من عوامل نقص أصله

فشرط في المال المزكى الذي بلغ مقداره نصابا أن يكون المياء وليس الشرط نموه فعلا وانما الشرط كونه قابلا للماء ومعداً له سواء أكان معدا له بأصل خلقه كالنقود أم معدا له باعداد مالكه كعروض التجارة

وشرط أن يحول عليه الحول لانه لا بد لها، المال من مدة تكون مظنة له.، و أقل مدة لهذا عادة هي الحول، ولذا جاء في الحديث « لا زكاة في مال حتى يحول عليه الحول ،

وشرط أن يكون فاضلاعن حاجة المالك الاصلية لان المال المعد للحاجة الاصلية لا يتحقق به يسار ولا يكون له نماء وفى الاخد منه مخبثة لنفس صاحبه، وفى الحديث « وأدوا زكاة أموالكم طيبة بها أنفسكم»

وشرط في الماشية أن تكون سائمة ترعى الكلاً في أكثر السنة لانها بالسوم تقل مؤنها ويتوفر درها و نسلها فيكون أداء 1 4 h + - 4 4 120/154 h

0110 0110 0110

الزكاة من تماثها ولا كذلك ان كانت عاملة أو معلوفة وشرط في الزروع أن تبلغ حد قوتها واشتدادها وفي الثمار أن يبدو صلاحها و يستطاب أكلها

والمقدار المفروض اداؤه زكاة لهذه الاموال منه مقرر ومنه فسبي فالمقرر هو زكاة السوائم فني خمس من الابل شاة الى تسع فاذا بلغت عشراً ففيها شاتان الى أربع عشرة ، فاذا بلغت خمس عشرة ففيها ثلاث شياه ، الى آخر النرتيب المنصوص عليه

وفي ثلاثين من البقر تبيع أنم ستة أشهر ، فاذا بلغث أربعين ففيها مسنة أنانت سنة ، الى آخر المنصوص عليه وفي أربعين شاة شاة الى مائة وعشرين، فاذا بلغت مائة واحدى وعشرين ففيها شاتان الى مائتين ، فاذا زادت عن مائتين ففيها ثلاث شياه ، الى آخر المنصوص عليه

والنسبي هو زكاة سائر الاموال المستحق فيها الزكاة فني النصاب من الذهب والفصة ربع العشر، وفي النصاب من أوسق الزروع والثمار نصف العشر اذا احتمل المالك مؤونة سقيها بان سقيت بالآلات والعشر اذا لم يحتمل المالك مؤونة سقيها بان مقيت سيحا أو بالامطار

ومن هذا يتبين أن الشارع راعى في الزكاة وشرائط استحاقها ومقدار المستحق ما يتفق وقواعد الاقتصاد وما يوفق \* + + - | ( 121/154 ) | )

بين مصلحة المالك والمصالح العامة

٧- الخراج

الارض الزراعية من حيث الضريبة الواجبة فيها نوعان: أرض بجب فيها عشر ما يخرج منها أو نصف عشره وتسمى الارض العشرية وأرض بجب فيها مقدار بعين عليها باعتبار مساحتها أو الخارج منها يسمى الخراج وتسمى الارض الخراجية ومرجع هذا التقسيم الى صفة اليد الموضوعة على الارض ابتداء وقت فرض ضريبتها ، فان كانت يداً اسلامية كانت الارض عشرية ، وان كانت غير اسلامية كانت الارض خراجية . فكل عشرية ، وان كانت غير اسلامية كانت الارض خراجية . فكل أرض استأنف المسلم احياءها من أرض الموات ، أو أسلم أهلها عليها طوعا وكانوا أحق بها ، أو غنمها المسلمون وقسموها بين الفاعين فهي أرض عشرية بجبي منها عشر الخارج أو نصفه على مافصلناه في الزكاة

وكل أرض ظهر عليها المسلمون عنوة وتركوها في يد أهلبها، أو صولح أهلها عليها بخراج يؤدى عنها فهي أرض خراجية بجبيمنها ما يعين عليها

وكل من الخواج والعشر ونصف العشر هو ضريبة الارض الزراعية . ولكن منشأ هذا التفصيل ان الارض الزراعية اذا كانت البد التي علمها في مبدأ فوض ضريبها بد مسلم يكون

1 1 + - ( 1 122/154 ) »

:::

خواليد مخاطبا بقوله تعالى « وآتو احقه يوم حصاده » . وهذا الحق المجمل بينته السنة في حديث « ماسقته السماء ففيه العشر وما ستى بغرب أو دالية ففيه فصف العشر »

فيكون المفروض عليه في أرضه الزراعية مقدارا نسبيا معينا بالنصوص ولا يتدخل في تقديره أحد و يكون من أنواع الزكاة ومصرفه مصارفها. أما اذا كانت اليد التي على الارض في مبدآ فرض ضريبتها يد غير مسلم فلا بخاطب ذو اليد عليها بالآية الـكريمة لان غير المسلمين لا بخاطبون بفروع الشريعة فلا يفرض علمها ما قضت به النصوص . ولا يسوغ تركها بدون فرض ضريبة علهالانه لابد للارض من مؤونة يكون بها بقاؤها واستثارها وصلاحها ولهذا جعل للامام أن يفرض عليها خراجا حسماً يقدره فالخراج من الارض الخراجية هو في مقابلة العشر من الارض العشرية غير انه للفارق الذي بيناه عد العشر أو نصفه مرخ الزكاة وصرف في مصارفها وعد الخراج من الغيء وصرف في مصارفه ، ولهذا لا يوضع الخراج ابتداء على أرض في يد مسلم ولا يوضع العشر أو نصفه ابتداء على أرض في يد غير مسلم . أما يعدحال الابتداء فقد تفتقل الارض الخراجية الى يد المسلم و تبقى خراجية ، و تنتقل العشرية الى يد غير المملم وتبقى عشرية وقد يضرب الخراج قدرا معينا على كل مساحة من الارض

( 123/154 ) »

كأن يضرب على كل فدان قدر معين وهذا يسمى خراج وظيفة وقد يضرب على كل فدان قدر معين وهذا يسمى خراج وظيفة وقد يضرب حصة شائعة فيما يخرج من الارض وهذا يسمى خراج مقاصمة ، ولا حد ً لاقل ما يضرب ولالا كنره

وأول امام اجتهد في فرض الخراج عمر بن الخطاب رضي الله عنه ضربه على أرض السواد لما حبسها أهلها على خراج يؤدونه بعد أن استشار كبار المهاجرين والأنصار وكانعمله سنة متبعة في كل أرض يظهر علمها المسلمون ويقرون أهلها علمها . والسياسة التي وضعت لضرب الخراج سياسة عادلة فقد نص الفقهاء على أن الأرض تختلف من وجوه ثلاثة لكل وجه منها أثر في زيادة الخراج و نقصانه . أحدها ما بختص بالارض من جو دة يزكوبها زرعها أو رداءة يقل جاريعها. والشباني ما تختص بالزرع مما يكثر ثمنه وما يقل. والثالث ما يختص بالستى لأن ما احتمل المؤونة في مقيه بالآلات لا يسوى بما ستى بالسيوح و الامطار . وقالو الا بدلواضع الخراج من اعتبار هذه الأوجه النلاثة واعتبار كل ما تتفاوت به الأرضون ليعلمقدر ما تحتمله الأرض من خراجها فيقصد العدل فها من غير زيادة تجحف بأهل الخراج ولا نقصات يضر بالمصارف. وكما أوجبو ا أن راعى في كل أرض ما محتمله، أو جبوا أن لا يستقصى غاية المحتمل، وأن يترك لارباب الارض ما يجبرون به النوائب

1 1 + - 4 1 124/154 ) \*

و الجوائح. وقد قرر علماء أصول الفقه ان العشر مؤونة فيها معنى العبادة ، و الخراج مؤونة فيها معنى العقوبة

أما كون كل منها مؤونة الآرض فوجهه واضح لأن مؤونة الشيء ما به بقاؤه وقوامه وبقاء الأرض بأيدي أهلبها وصلاحها واستنارها انما هو بما يؤدكى عنها مما يستمان به على دفع العدوان عليها وتمهيد ربها وطرق استثارها من العشر أو الخراج وأما كون العشر فيه معنى العبادة فكذلك وجهه واضح لانه من أنواع الزكاة وفي أدائه امتثال لما نص عليه في الكتاب وما بينته السنة . وأما كون الخواج فيه معنى العقوبه فليس له وجه ظاهر المن أحاديث عر مع الصحابة في بدء وضعه والآراء التي تبودلت في تلك الشورى صريحة في أنه انما وضع ليستعان به على حماية التعدر وادرار العطاء على الجند وسائر ما تقتضيه المصالح العامة وليس فيه ذكر العقوبة

وبن همذا يتبين أن الخراج هو ما يضرب ابتداء على الأرض الزراعية التي يقر عليها غير المسلمين وأن أساسه هو اجتهاد عمر بن الخطاب و كبار الصحابة . وقد يطلق الخراج على كل ما يرد للدولة من الموارد الدورية وغير الدورية اطلاقاً على سبيل التغليب . ومن هذا كتساب الخراج للقاضي أبي يوسف صاحب الامام أبي حنيفة كتبه الى أمير المؤمنين هارون الرشيد

2 () + - ( 125/154 ) »

مبيناً له موارد الدولة وكيف بجبى المال منها وفيم يصرف و وهو كتاب قيم جمع شتبت هذه الوضوعات بأبلغ الأساليب وفصح العبارات، وضعنه من العظات والنصائح ما مهندى به ألى أقوم الطرق في تدبير الشؤون المالية . وكذلك كتاب الخراج للامام يحبى بن آدم المتوفى سنة٢٠٢ه وهو لا يبلغ مر تبة الأول

## ٣ – الجزية

هى ضريبة تفرض على روس من دخل في ذمة المسلمين من أهل الكتاب، وهي من غير المسلمين قائمة مقام الزكاة من المسلمين وذلك أن كل فرد من أفراد الدولة قادر على أن يؤدي قسطاً مما يصرف في المصالح العامة بجب أن يفرض عليه هذا النصيب لميكون له في مقابل هذا الواجب التمتع بالحقوق . غير أن هذا الفرد ان كان من المسلمين فالواجب عليه معين في أمواله وهو الزكاة وان كان من غير المسمين فالواجب عليه معين على رأسه وهو بمنزلة الزكاة من المسلم ولذا لا تجب على الذمى زكاة في أمواله ولا في سواعه . واذا أسلم سقطت عنه الجزية ووجبت عليه الزكاة ولا في ماله ، وهذا لا تجمع بين واجبين

و الاصل في فرض الجزية قوله تعالى « قاتلوا الذين لا يؤمنون عالله ولا باليوم الآخر ولا بحرمون ماحرم الله ورسوله ولا يدينون عامره الله ورسوله ولا يدينون

1 4 + - 4 4 126/154 1 h

دين الحق من الذين أوتوا الكتاب حتى يعطوا الجزية عن يد وهم صاغرون »

وجميع أحكامها وشرائطها مراعى فيها العدل والرحمة ، فغيمن نجب عليب (روعي أن لا نجب الاعلى كل رجل حر عاقل قادر على أدائها لأن الله عز شأنه قال «حتى يعطوا الجزية عن يد » أي عن قدرة وغنى

وفي موعد وجوبها روعي أنها لا نجب الا مرة و احدة في السنة بعد انقضائها بشهور هلالية

وفي تعيين قدرها اختلف الفقه، فذهب أبو حنيفة الى تصغيف من تجب عليهم ثلاثة أصناف: أغنياء يؤخذ منهم تمانية وأربعون درها، وأوساط يؤخذ منهم أربعة وعشرون درها، والباقون يؤخذ منهم اثناعشر درها فجعلها مقدرة الاقل والاكثر وذهب الشافعي الى أنها مقدرة الاقل فقط وهو دينار وأما الاكثر فغير مقدر وهو موكول الى اجتهاد الولاة، وأرجح الاقوال وهو قول مالك بن أنس انه لاحد لا قلها ولا لا كثرها والأمر فيها موكول الى اجتهاد ولاة المر ليقدروا على كل شخص ما يناسب خلله ولا يكلفوا أحداً فوق طاقنه

وقد وردت عدة أحاديث بالنهي عن الارهاق في تقدير الجزية أو القسوة في تجصيلها وذهب بعض المفسرين الى أن المراد 1 4 h + - 4 4 127/154 h h

بقوله تعدالى « وهم صاغرون » وهم راضون بجريان أحكام الاسلام عليهم. وروى نافع عن ابن عمر قال: كان آخر ما تكلم به ألنبي عليه أن قال « احفظوني في ذمتي » . وجاء في الحديث « من ظلم معاهداً أو كانه فوق طاقته فأنا حج جه » وروى عن ابن عباس « ليس في أموال أهل الذمة الا العفو »

#### ٤ - العشور

قال القاضي أبو يوسف في كتاب الخراج: حدثنا عاصم بن سلمان عن الحسن قال: كتب أبو مومى الأشعري الى عمر بن الخطاب ان تجاراً من قبلنا من المدارين يأنون أرض الحرب فيأخذون منهم العشر فكتب اليه عمر: خذ أنت منهم كا يأخذون من تجار المسلمين . وخذ من أهل الذرة فصف العشر . ومن المسلمين من كل أربعين درهماً درها . وليس فها دون المائتين شيء فاذا كانت مائنين فيها خمسة دراهم وما زاد فبحسابه

وعلى هذا درجت الحكومات الاسلامية من عهد عمر فأقيم العاشر عند ممر التجار بأموال النجارة الصادرة من البلاد الاسلامية أو الواردة اليها فان كان التاجر مسلماً أخذ منه ربع العشر على قدر الواجب في الزكاة . وان كان ذمياً أخذ منه نصف العشر وان كان حربياً عومل كا يعامل قومه تجار المسلمين فان

1 + + - 4 4 128/154 ) »

كانوا يأخذون منه العشر أخذ منه أو نصف العشر أخذ منه أو ربع العشر كذلك و ان لم يعلم ما يأخذونه أخذ منهم العشر

أما الموارد المالية غير الدورية . فنها خس الغنائم ، وذلك أن كل ما يغنمه المسلمون من أعدائه م بالفتال يؤخد خسه لبيت مال المسلمين لصرفه في المصارف التي بيها الله سبحانه في قوله في سورة الأنفال « واعلموا الهدا غنم من شيء فان لله خسه وللرسول ، ولذي القربى ، واليتامى ، والمساكين ، وان السبيل ان كنتم آمنتم بالله وما أنزلنا على عبدا يمم الفرقان بوم النقى الجعدان والله على كل شيء قدر ،

و يقسم أربعة أخاسه بين القاءين على ما جاء في الأحاديث والا قار . و انما أخد الحمس لمن صحى الله في كتابه العز بزلتكون قاوب هؤلاء مع المقاتلين و لأجل أن لايكون من وراء الجند من يحقد عليهم ، ولذا قال الرسول تالي و وهل تنصر ون و ترز قون

الا بضعفائكم .

الارض سواء أكان جزءاً من بالحن الارض خلفه الله فيها يوم خلفه الله فيها يوم خلفها وهو المسمى بالمعدن ، أم كان مدفوناً في باطانها بفعل الانسان وهو المسمى بالكنز . فاذا وجد شيء من ذلك في غير ملك أحد يؤخذ خممه لبيت مال المسلمين لصرفه في مصارف خمل الفنائم

\* () + - ( 129/154 ) »

### (1Yo)

ويترك أربعة أخماسه للواجد. قال القاضي أبو يوسف في كتابه ( الخراج ) : ﴿ فِي كُلُّ مَا أُصِيبُ مِنَ المُعَادِنُ مِنْ قَلْيُلُ أُو كُثْيِرِ الخس. ولو أن رجلا أصاب في معدن أقل من وزن مائتي درهم فضة ، أو أقل من وزن عشرين مثقالا ذهبا نان فيه الحنس . ليس هذا على موضم الزكاة انما هو على موضع الغنائم. وليس في تراب ذلك شيء، انمــا الحنس في الذهب الخالص وفي الفضة الخالصة و الحديد والنحاس و الرصاص ، ولا يحسب لمن استخرج ذلك من نفقته عليه شيء . قد تكون النفقة تستغرق ذلك كله فلا يجب إذن فيه خمس عليه . وفيه الحنس حين يفرغ من تصفيته قليلا كان أو كثيرًا ولا بحسب له من نفقته شيء . وما استخرج من المعادن سوى ذلك من الحجارة ــ مثل الياقوت والفير و زج والكحل والزئبق والكبريت والمغرة - فلا خمس في شيء من ذلك اتما ذلك كله بمنزلة الطين و التراب، قال « وأما الركاز فهو الذهب وَالفَصْةَ الذي خلقه الله عز وجل في الارض يوم ُخلقت ، فيه أيضاً الحنس. فمن أصاب كنزاً عادياً في غير ملك أحد فيه ذهب أو فضة أو جوهر أو ثياب فان في ذلك الحنس وأربعة أخماسه للذي أصابه وهو يمنزلة الغنيمة يغنمها القوم فنخمس ومابتي لهم ، ومنها تركة من لا وراث له من أصحاب الفروض أو العصبة أو ذوي الارحام أو لابرته إلا أحد الزوجين ، فني الحال الاولى

2 () + - ( 130/154 ) »

يستحق التركة كلها بيت مال المسلمين تصرف في مصارف الدولة العامة ، وفي الحال الثانية يستحق الباقى بعد نصيب أحد الزوجين وبين بيت مال المسلمين كذلك ، وانما فرق بين أحد الزوجين وبين غيرهم من أصحاب الفروض لأن كل واحد من الزوجين لايستحق الا بالفرض ولا يرد عليه بعد فرضه شيء فيكون الباقى بعد فرضه لامستحق له فيستحقه بيت المال ، وأما غيرها من أصحاب الفروض فانه يستحق فرضه ويستحق أن يرد عليه ما بقي وما دام للمال الموروث مستحق فهو أحق من بيت المال لان بيت المال الما يوضع فيه ما لامستحق له على قاعدة أن المصالح العامة هي مصرف كل ماليس له مستحق خال . وعلى هذه القاعدة نفسها توضع أموال اللقطة والودائع والعواري التي لم يعرف مالكها وهذا باب من أموال اللقطة والودائع والعواري التي لم يعرف مالكها وهذا باب من أموال اللقطة والودائع والعواري التي لم يعرف مالكها وهذا باب من أموال اللقطة والودائع والعواري التي لم يعرف مالكها وهذا باب من أموال اللقطة والودائع والعواري التي لم يعرف مالكها وهذا باب من أموال الالماد لبيت مال المسلمين

清泰森

## المصارف المالية الاسماسية

من القواعد المقررة أن كل ما يرد من موار د الدولة المالية فهو حتى للامة لا يصرف الا في مصالحها العامة

وعلى هذا الاساس رتبت المصارف التي ينفق فيها ايراد الدولة الاسلامية. وقد قدمنا أن أبواب الايراد في الاسلام 1 1 + + + 4 1 131/154 ) »

0110 0110 0110

هي: الزكاة بأنواعها، والخراج ، والجزية، والعشور ، وخس الغنائم ، وخمس المعادن ، وتركة من لا وارث له ، ومال اللقطة ، وكل مال لم يعرف له مستحق

وقد بين الله سبحانه في القرآن الكريم مصارف يابين من تلك الابواب وها الزكاة وخس الغنام وسكت عن بيان مصارف باقي الابواب ليكون ولاة الامور في سعة من صرفها في سائر مصالح الدولة انعامة حسما يلائم حالم وليس ما معاه جل شأنه من المصارف لايراد هذين البابين خارجا عن حدود المصلحة العامة للامة ، وأيما هي من المصالح العامة التي خصها جلت حكمته بالنص عليها تنبيها على رعايتها وعدم التقريط فيها:

قالزكاة بسائر أنواعها بين الله مصارفها بقوله عز شأنه في سورة التوبة: « انما الصدقات الفقراء ، والمساكين ، والعاملين عليها ، والمؤلفة قلوبهم ، و في الرقاب ، والغارمين ، و في سبيل الله ، و ابن السبيل فريضة من الله و الله عليم حكيم ،

وروى عن رسول الله عليه أن رجلا سأله من الصدقة ما فأجابه بقوله ه ان الله لم يرض في الصدقه بقسم نبي ولا غيره ولكن جزّاها تمانية أجزاء ، فان كنت من تلك الاجزاء أعطيتك ، في الصدقات للفقراء والمساكين و سواء كان الفقير أسوأ حالا من المسكين أم كان المسكين أسوأ حالا من المنافقير فاتهما

1 1 + - 4 1 132/154 ) \*

211

مجمعها معنى الحاجة الى الكفاية فيكون من هذا السهم سد حاجاتهم رفقاً بهم ووقاية للامة من أضغانهم

وسهم منها للعاماين عليها الذبن يقومون بشئونها من احصاء وتدوين وجباية وحفظ وكل ماتتطلبه من عمل ليعطوا منه جزاء عملهم على قدر كفايتهم من غير سرف ولا تقتير حتى لا يقصروا في واجبهم ولا يطمعوا في غير حقهم مما بأيديهم وسيم متما للمؤلفة قاومهم الذبن دى من مصلحة الاسلام

وسهم منها للمؤلفة قاويهم الذين يرى من مصلحة الاسلام تألفهم رجاء تأييدهم أو اتقاء كيدهم فينفق من هذا السهم على و سائل الترغيب في الاسلام ومقاومة الدعاية ضده

وسهم في الرقاب أى في سبيل فكها وتخليصها من قيد الرق فن هذا السهم يعان الارقاء على رفع نير الرق عنهم واعادة نعمة الحرية اليهم ، فنه تفتدى الاسرى ، ومنه يؤدَّى بدل الكتابة المكاتبين ، ومنه تشترى العبيد لتعتق

وسهم الفارمين الذين لزمهم ديون من طرق المعاملات المشروعة وعجزوا عن الوقاء بها فمن هذا السهم يقضى الدين عن المدين العاجز عن أدائه حتى لا تضيع النقة بين المتداينين ويبقى التعاون بين الافراد

وسهم في سبيل الله يعطى منه المجاهدون على قدر كفايتهم واعداد عدتهم ويعاون منه الحجاج الذين يطرأ عليهم ما يسجزهم 1 () + - ( 133/154 ) »

0110 0110 0110

عن أعام فريضتهم

وسهم لابن السبيل الذي انقطع به الطريق فمن هذا السهم يحمل ويعان على الوصول

هده هي المصارف التي وجه الله فيها أموال الزكاة . ومنها يتبين أنها من المصالح العامة لان مرجعها الى أمور ثلاثة : سد حاجة ذوي الحاجات من الفقراء والمساكين والارقاء والغارمين وأبناء السبيل و تأييد الدين واعزازه بالجهاد في سبيله و تأليف القلوب اليه ، ومجازا العامل مجزء من عمله صونا لما في يده من أطاع نفسه . وهذه الثلاثة من أحق المصالح العامة بالرعاية لان ذوى الحاجات اذا لم تدبر شئونهم و تركوا تحت عب حاجاتهم خسرتهم الامة وكانوا خطراً على أمنها . وفي بعض الدول الآن يرتب في الميزانية أموال لصرفها مساعدة للمال العاطلين سماً لحاجاتهم واتقاء لاخطاره . وكذلك تأييد دين الدولة و اعزازه من أهم مصالحها العامة . ومكافأة العاملين على ما عملوا فيها تحقيق مصالح الاعمال والعال

وقد ألحق بأموال الزكاة عشور الارض العشرية وما يؤخذ من تجار المسلمين على صادراتهم ووارداتهم فمصرفها الوجود الثمانية التي تصرف فيها أموال الزكاة لان هذه كلها أموال نجي من المسلمين وفيها معنى القربة فتصرف في مصرف الصدقة. قال

1 () + - ( 1 134/154 ) »

القاضى أبو يوسف في كتاب الخراج و فاذا جمت الصدقات جمع اليها ما يؤخذ من المسلمين من العشور عشور الاموال ومايم به على العاشر من متاع وغيره لأن موضع ذلك كلة موضع الصدقة فيقسم ذلك أجمع لمن مبحى الله تبارك وتبتالي في كتابه قال الله تعالى في كتابه فيا أنزل على نبيه محمد عظيم و انها الصدقات الفقراء والمساكين والعاملين عليها والمؤلفة قلوبهم وفي الرقاب والغارمين و في سبيل الله و ابن السبيل »

وأما خمس الغنائم فقد بين الله سبحانه مصرفه بقوله في سورة الانفال « واعلموا أنما غنمتم من شيء فأن لله خمسه وللرسول ولذي القربي والبينامي والمساكين وابن السبيل ان كنتم آمنتم بالله وما أنزلنا على عبدنا يوم الفرقان يوم التقى الجمان والله على كل شيء قدير »

فسهم الله سبحانه مردود على من معاهم وسهم الرسول وذوي القربي سقط بوفاته والحليات وآل الحس كله الى البتامي والمساكين و أبناه السبيل. وبهذا يكون مصرف خس الغنائم بعض مصارف الصدقات ، و بعبارة أخرى يكون بعض ذوي الحاجات ينفق عليهم من أمو ال الصدقات وما ألحق بها ومن خس الغنائم. فصرفه اذا مصلحة عامة. قال القاضي أبو يوسف « وأما الخس الذي بخرج من الغنيمة فان محد بن السائب الكابي حدثني عن

1 4 h + - 4 4 135/154 h

أبي صالح عن عبد الله بن عباس أن الخس كان في عهد رسول الله عليه على خمسة أسهم: لله وللرسول سهم، ولذى القربى سهم ولليتامى، والمساكين، وابن السبيل ثلاثة أسهم. ثم قسمه أبو بكر وعمر وعمان رضي الله عنهم على ثلاثة أسهم وسقط سهم الرسول وسهم ذوى القربى وقسم على الثلاثة الباقي ثم قسمه على بن أبي طالب كرم الله وجهه على ما قسمه عليه أبو بكر وعمر وعمان رضي الله عنهم »

وقد ألحق بخس الغنائم خس المعادن والركاز، فمصرفها واحد، وهو مابينه الله في آية سورة الأنفال

قال القاضي أبو يوسف: في كل ماأصيب من المعادن من فليل أو كثير الحس . ليس هذاعلى موضع الزكاة الما هو على موضع الغنائم . وقال : وأما الركاز فهو الذهب والفضة الذي خلقه الله عز وجل في الارض يوم تخلقت ، فيه أيضاً الحس . فمن أصاب كنزاً عادياً في غير ملك أحد فيه ذهب أو فضة أو جوهر أو ثياب فان في ذلك الحس و أربعة أخاسه للذي أصابه وهو بمنزلة الغنيمة يغنمها القوم فتخمس وما بقى فلهم

وأما سائر أبواب الايراد من الخراج والجزية وما يؤخذ من تجار غير المسلمين على صادر الهم وواردائهم فكل ما يرد مها يسمى الغيء ، ومصرفه سائر المصالح العامة للدولة ، ويلجق به تركة

1 1 + - 4 1 136/154 ) »

### (1TT)

من لاوارث له ، ومال اللقطة ، وكل مال لم يعلم مستحقه فيصر ف ذلك كله في المصالح العامة . وذلك لان عمر رضي الله عنه لما رأى وضع الخراج على أرض السواد بين مصرفه بقوله « وقد رأيت أن أحبس الارضين بعلوجها وأضع عليهم فيها الخراج وفي وقايهم الجزية يؤدونها فتكون فيئاً للمسلمين المقاتلة والدية ولمن يأني بعده ، أرأيتم هذه النغور لابد لها من رجال يلزمونها ، أرأيتم هذه المعن العظام - كالشام و الجزيرة والدكوفة و البصرة ومصر - لابد لها من أن تشحن بالجيوش وادرار العطاء عليهم ، » وقال : أني وجدت حجة في كتاب الله . و تلا آيات الغيء في سورة الحشر وألحق بالخراج والجزية كل أيراد لم يسم له مصر ف معن فيكون مصر فه مصالح الدولة العامة

قال القاضي أبو يومف في الجزية « وبحملها ولاة الخراج مع الخراج الى بيت المال لانه في المسلمين . وكل ما أخذ من أهل الذمة من أموالهم التي يختلفون بها في التجارات ؛ وممن دخل الينا بأمان ، وما أخذ من أهل الذمة من أرض العشر التي صارت في أيديهم فان سبيل ذلك أجمع كعبيل الخراج يقسم فها يقسم فيه الخراج ، وليس هذا كواضع الصدقة ولا كواضع الخس . قد حكم الله عز وجل في الصدقة حكما قسمها عليه فعي على ذلك وقسم الخس قسما بقي عليه فليس للناس أن يتعدو ا ذلك و لا يخالفوه هم

1 4 h + - 4 4 137/154 h

وجملة ما فصلنـــاه أن موارد الدولة الاسلامية من حيث ما يصرف فيه ايرادها ثلاثة أقسام :

قسم يصرف ايراده في مصارف الصدقات الثمانية المبينة في آية سورة التوبة وهو: الزكاة وعشور الارض العشرية التي تؤخذ من المسلمين وما يؤخذ من تجار المسلمين اذا مروا بالعاشر وقسم يصرف ايراده في مصارف خمر الغنيمة المبينة في آية سورة الانقال وهو خمس الغنائم و خمس المعادن والركاز

وقسم يصرف في سائر مصالح الدولة العامة وهو اير اد سائر. مو اردها المالية

وقد ترتب على هذا التقسيم وتخصيص كل نوع من الايراد بوجوه معينة من المصارف انهم منعوا أن يوجه ايراد نوع الى غير مصر فه ومنعوا أن يجمع بين ايراد نوع وايراد نوع آخر بل منعوا أن يولى عال الخراج العمل في الصدقات وكأنهم اعتبروا ميزانية الدولة العامة مجموع ميزانيات ثلاث لكل واحدة أبواب الراد وأبواب صرف

قال القاضي أبو يوسف في كتاب الخراج : « ومر يا أمير المؤمنين باختيار رجل أمين ، ثقة ، عفيف ، ناصح ، مأمون عليك وعلى رعيتك فو أبي جميع الصدقات في البلدان ، ومره فليوجه فيها أقواما ير تضيهم ويسأل عن مذاهبهم وطرائقهم وأماناتهم يجمعون

\* () + - ( 138/154 ) »

اليه صدقات البلدان فاذا جمعت اليه أمرته فيها بما أمر الله جل ثناؤه به فانفذه ولا تولها عمال الخراج فان مال الصدقة لايفبني أن يدخل في مال الخراج وقد بلغني أن عمال الخراج يبعثون رجالا من قبلهم في الصدقات فيظلمون ويعسفون ويأتون مالا يحل ولا يسع وأنما ينبغي أن يتخبر الصدقة أهل العفاف والصلاح فاذا وليتها رجلا ووجه من قبله من يوثق بدينه وأمانته أجريت عليهم من الرزق بقدر ماترى ولا تجر عليهم ما يستغرق أكثر الصدقة والعشور لان الخراج في ولا يجمع مال الخراج الى مال الصدقات في محي الله والعشور لان الخراج في ولجيع المسلمين والصدقات في محي الله عز وجل في كتابه

وعلى هذا ألأساس قال صاحب البدائع: وأما ما يوضع في بيت المال من الأموال فأربعة أنواع: أحدها زكاة السوائم والعشور، وما أخذه العشار من نجار

المسلمين اذا مروا عليهم

والثاني خس الغنائم والمعادن والركاز

والثالث خراج الارض، وجزية الرموس، وما صولح عليه بنو تجران من الحلل، وبنو تغلب من الصدقة المضاعفة، وما الخده العشار من تجار أهل الذمة والمستأمنين من أهل الحرب والرابع ماأخذ من تركة الميت الذي مات ولم يترك وارقاً

1 4 + - 4 4 139/154 ) »

أصلاأو نرك زوجاأو زوجة

فأما مصرف النوع الاول: فقد ذكر ناه وهو الذي بينه الله تعمالي في قوله: « اتما الصدقات للفقراء والمساكين » الآية وأما النوع الثاني \_وهو خس الغنائم والمعادن \_ فنذكر مصرفه في كتاب السير وهوالذي بينه الله تعالى في قوله « ١ اعلموا أثماغنم من شيء » الآية

وأما مصرف النوع الثالث من الخراج و أخواته: فعادة الدين واصلاح مصالح المسلمين من رزق الولاة والقضاة و أهل الفتوى من العلماء و المقاتلة ورصد الطرق و عمارة المساجد و الرياطات والقناطر و الجسور و سد النغور واصلاح الانهار التي لاملك لاحد فيها

وأما النوع الرابع: فيصرف الى دواء الفقراء والمرضى وعلاجهم، والى أكفان المونى الذين لا مال لهم، والى ثفقة اللقيط وعقل جنايته، والى نفقة من هو علجز عن الكسب وليس له من نجب عليه ونحو ذلك. وعلى الامام صرف هذه الحقوق الى مستحقها، هذا ما قرره العلماء في تقسم المصارف و توجيه الاير اد فها ولنا فها قرروه بحث جدير بالنظر

وذلك أن الله سبحانه لما بين مصارف الصدقات في آية التو بة ذكر قيها ﴿ وفي سبيل الله ﴾ ولما بين مصارف خس الغنائم في سورة الاتفال بدأها بقوله ﴿ قان لله ﴾ ولما بين مصارف النيء في سورة الحشر قال و ما أقاء الله على رسوله من أهل القرى فله » فالمواضع الثلاثة التي ذكرت فيها وجوه الصرف في القرآن ذكر فيها و فيه الذي يؤخذ من هذا فيها و في سبيل الله » و فان الله » فالذي يؤخذ من هذا أن الصدقات و خس الغنائم والنيء تشترك في أنها يصرف منها في سبيل الله ، و المراد من العرف لله وفي سبيل الله الصرف لله ما ختصاص فرديها نسبت الى الله فتكون جميع الموارد مشتركة في أن يصرف منها للمصلحة العامة ، غير أن كل آية من آيات المصارف لما فصت على المصلحة العامة ، غير أن كل آية من آيات المصارف لما فصت على المصلحة العامة خصت بالذكر بعض أفراد هذه المصالح لفتاً النظر اليها وتنبها على رعاينها

وعلى هذا لا أرى تباينا بين المصارف المالية التي ذكرت في القرآن الصدقات وخمس الغنائم والفيء، ولا أرى في النصوص ما يمنع الجمع بين ايراد هذه الموارد و توجيهه في مصالح الدولة العامة مع مر اعاة البدء بالأهم منها وعدم التفريط في نوع مما خصه الله سبحانه بالنص عليها في الآيات، ولا أرى موجبا لأن نقصر المراد من سبيل الله على خصوص الجهاد أو ما يشمل الجهاد و الحج فان كل ما يصرف في المنافع العامة و فيا تقتضيه حاجات الأمة هو في سبيل الله . ألا يرى أن علماء الأصول لما قسموا الحدود في سبيل الله . ألا يرى أن علماء الأصول لما قسموا الحدود الشرعية الى ماهو حق الله وما هو حق الله والعبد قالوا: ان المراد بما

هو حق الله ما كان حقا للمصلحة العامة ولمنفعة المجتمع مثل حدالزنا وحد السرقة ، ولذلك ما أجازوا للمجني عليه فيها العفو ولا أباحوا ، الشفاعة فيها وجعلوا حق اقامتها للامام أو نائبه ، فحق الله يرادف حق المجتمع ، وكذلك « في سبيل الله » برادف في سبيل المجتمع والمصلحة العامة ، فمن هذا الوجه تشترك الموارد المالية في المصرف

جباية الايراد وصرفه فى مصارفه

جباية الايراد واستيفاؤه مرس أربابه وتوجيهه في مصارفه من شؤون ولاة الأمن في الدولة الاسلامية لان هذه الايرادات فرضت للمصالح العــامة ، وفي توجيهها الى مصارفها تحقيق هذه المصالح، فيكون النظر فيها لمن له ولاية الشؤون العامة. ولهذا أمر الله سبحانه رسوله أن يتولى أخذ الصدقات فقال عزمن قائل ﴿ خَدَ مَن أَمُو الْمُم صَدَّةَ ﴾ وجعل من مصارف الصدَّقات العاملين علمها وكان رسول الله علي يبعث المصدقين الى أحياء المرب والبلدان و الآماق لأخذ الصدقات من الانعام. وعلى سنته سار الخلفاء الراشدون من بعده . وقد كان السبب الباعث على حروب الردة في أول عهـد أبي بكر بالخلافة امتناع قبائل من المرب عن أداء الزكاة فحاربهم أبو بكر قائلًا: ﴿ وَاللَّهُ لُو مُنعُونِي عقالا كانوا يؤدّونه إلى رسول الله على الله عليه ، وورد أن الرسول علي أخذ زكاة الأموال من النقود وعروض التجارة

وكناك فعل أبو بكروعمر . ولكن في عهد عنان رُتي أن الاموال كثرت وأن في احصاء النقود وعروض التجارة حرجا وفي اظهار مقادىرها واعلان أمرها اضرارا بأرباب الاموال ۽ ولهذا جعل لأرباب هذه الأموال من النقود وعروض التجارة أن يتولوا همبأنفسهم اخراج الزكاة الواجبة فيها وصرفها في مصارفها ومن ذلك قسم اير اد الدولة من حيث جبايته الى قسمين : قسم جعل لاربابه اخراجه وصرفه في مصارفه دفعا للحرج ومنعا لتتبع أسرار الناس وهو زكاة المال غير الظاهر من النقود وعروض التجارة ، ولكن اذا قدم أرباب هذه الاموال زكاتها من تلقاء أنفسهم الى العاملين علمها تقبلوه وصرفوه في مصارفه . وقسم جعل ولاية أخذه وصرفه في مصارفه لولاة الأمر وأوجب على أرباب الاموال آداء الواجب فيها اليهم. وعلى أرجح الاقوال ليس لهم الانفراد باخراجه وصرفه في مصارفه وان فعلوا لايجزئهم وهوما عدا زكاة النقود والمروض التجارية من زكاة السواتم والخراج والجزية والعشور وسائر أبواب الابراد الظاهر الذي ليس في تعيينه ولا في تقدير الواجب فيه حرج ولا ضرر

وهذا السنن في الجباية سنن عادل مراعى فيه المصلحة العامة ومصلحة المالك فقد فوض اليه أداء الزكاة من ماله الخق الذى يناله الضرر من اظهاره والاعلان عن مقداره دفعاً للحرج عنه والاضرار

به، ولا ضرر في هذا على المصلحة العامة لأن من مصارف هذه الصدقات ذوى الحاجات وهم بين يدي كل غنى ولا يعوزه أن يوصل الصدقة اليهم فليست المصارف للزكاة مجهولة لانها مبينة في الكناب الكريم ولا الصرف فيها متعذر لأن ذوي الحاجات في كل مكان . وفي أداء هذه الزكاة معنى العبادة فيكون على المالك حسيب من دينه وضميره أما سائر أبواب الايراد فليس على الملاك في أخذ الواجب منهم ضرر فسارت على الاساس العام وجعل أخذها من حق الحكومة وليس للافراد أن يوجهوها في مصارفها . ولهذا كان يدين لجباية الايرادعمال مستقلون، وكان يعين لككل باب من أبواب الايراد عمال لجباية الراده، وقليلا ما كان يعهد الى الوالي بالجباية والمرجع في هذا الى ما تقتضيه المصلحة التي مختلف باختلاف مابجبي قلة وكثرة واختسلاف كفاءات الولاة قوة وضمفاً

وخلاصة القول في السياسة الشرعية المالية أن الاسلام وضع الموارد المالية على أسس من العدل والرحمة والتوفيق بين المصلحة العامة ومصلحة أرباب الاموال وشرط في الاموال التي يجب الاداء منها وفي الاشخاص الذين بجب الاداء عليهم وفي مقدار الواجب ووقت أدائه شروطا تتغق وقواعد العدل والاقتصاد، ورتب المصارف بحيث لا تهمل مصلحة من مصالح

الدولة العامة وبحيث مجدولاة الامورسعة لتحقيق هذه المصالح وخاصة سد حاجة ذوي الحاجات حتى لايكونوا خطراً على نظام المجتمع . وراعي في جباية الايراد وصرفه في مصارفه دفع الحرج عن أرباب الاموال من غير تفريط في المصالح العامة وشرع أحكاما لمعاملة الجباة أرباب المال ومراقبة ولاة الامر لهؤلاء الجباة على أساس انه لا يُحل لعامل أن يأخذ غير الواجب كا لا يحل لمالك أن يمنع أى واجب، وهذه نظم تكون قانوناً مالياً عادلا على خير أساس ينشده علماء الاقتصاد وتنقبل كل اصلاح تقتضيه

حال الامم والعصور

واذا كان تاريخ بعض الدول الاسلامية ينطق بسوء سياستها المالية وبالافراط في جباية الايراد والنفريط في رعاية المصالح العامة ، فليس منشأ هذا ما شرعه الاسلام في السياسة المالية و أنما منشؤه اهمال ما قرره الاسلام والسير وراء الشهوات والأغراض. والناظر الى الدول الاسلامية في مرآة التاريخ يتبين له أنه كلما استقام أمر الدولة وسارت على نهج الدين اعتدل منزانها المالى ولم يشعر أفرادها بعسف ولا ارهاق ولم تهمل مصلحة من مصالحها وكما اعوج أمر الامة وحادت عن سبيل الدين اختل فيها التوازن المالى وزادت أعباء الافراد وضاعت المصالح العامة، فمنزانية الدولة مرآة عدلها وجورها ونظامها وفوضاها . وبرهاناً على هذ

أبجمل كلة تاريخية عن مالية بعض الدول الاسلامية ، ومنها يتبين بدء تكوين بيت مال المسلمين :

نبذة من تاريخ بيت مال المسلمين

كان ابراد الدولة الاسلامية في عهد الرسول ملكي قاصراً على الغنائم والصدقات والجزية التي صولح عليها أهل الكتاب وكان كل ما برد من هذه الموارد يصرف في مصرفه ساعة برد . فالغنائم تقسم أربعة أخاسها بين الغائمين وخسها يقسم على مابين الله في كتابه والصدقات توجه في مصارفها التي بينها الله في كتابه والجزية تنفق في حاجات الغزو والجهاد وسائر المصالح العامة و ما كان اذ ذاك فضل للايراد على المصروف ، وما مست الحاجة الى حفظ مال في بيت مال وما أهملت مصلحة عامة ، ولا أخذ من فرد غير ما يجب . وكذلك كانت الحال المالية في عهد أبي بكر في الدولة مال مدخر ، وكل ما يرد يوجه في مصارفه ، حق أنه لما توفي رضي الله عنه لم بجدوا عنده من مال الدولة الا ديناراً واحداً سقط من غرارة !

ولما انسعت الدولة الاسلامية في عهد عمر وفتح الله للمسلمين أرض الشام ومصر وفارس زاد أبراد الدولة ، وبلغ أبراد ما يجبى من الخراج والعشور وسائر الموارد الشرعية مبلغاً لفت المسلمين الى وجوب ضبطه ، وحصر أر باب المرتبات، وتقدير الحقوق والاعطيات وسائر أبواب المصالح العامة ، أيخذ عررضي الله عنه ديواناً ضبط فيه الدخل والخرج ، وأحصى أرباب الاستحقاق و مقادير ما يستحقون وأوقات الصرف لهم ، والخذ بيت مال المسلمين محفظ فيه ما زاد من ابراد الدولة على مصروفاتها للانفاق منه على ما يطرأ من الحاجات و ما مجد من المصالح . فهو أول من فعل هذا وما انخذ قبله في الدولة الاسلامية ديوان ولا بيت مال لانه لم تكن اليها حاجة

الجيش في المحرّم سنة عشر بن من الهجرة على ما روى الزهرى عن أن المسيب . وأما ديوان الخراج والجبايات فقد كان في حاضرة الدولة باللغة العربية كديوان الجيش، وأما في الولايات فبقى بعد الفتح الاملامي على ما كان عليه قبله ديوان العراق بالفارسية وديوان الشام بالرومية وديوان مصر بالقبطية وكتاب الدواوين من المعاهدين من هذه الاسم . ولما جاء عبد الملك بن مروان وظهر في العرب وموالهم مهرة في الكتاب والحساب، أمن والي الاردن لعهده سلمان نن سعد أن يتقل ديوان الشام الى المربية فاكله لسنة من يوم ابتدائه ووقف عليه سرجون كاتب عبد الملك، فقال للكتاب الروم: أطلبوا العيش في غير هذه الصناعة فقد قطمها الله عنكم 1 وأمر الحجاج كاتبه صالح من عبد الرحمن ، وكان يكتب بالعربية والفارسية ، أن ينقل ديوان العراق من الفارسية الى العربية ، فقعل وفي عهد الوليد بن عبد الملك نقل ديوان مصر من القبطية الى العربية على يد ابن يربوع الفزارى

ولدس من الميسور أن نمين بالضبط كم كان ابراد الدولة في عهد عمر أو فما بعد عهده لأن المؤرخين الذين عنوا بالتقدير تارة يذكرون مقدار الخراج مريدين به خراج الارض الخراجية الحاصة ، و ثارة يذكرونه مريدين به ما يشمل الخراج و الجزية

والعشور فلا يتيسر مع هذا معرفة الاراد جملة ولا تفصيلا. والدواوين التي كان يضبط فيها الدخل والخرج أتت علمها يد التدمير ونار الحروب والثورات. وانما الثابت أن مالية المسلمين في دولة الخلفاء الراشدين كانت على حال مرضية لان الايراد، كان كثيراً ، فقد بلغ الخراج من سواد الكوفة وحدها في آخر عهد عمر مائة الف الف درهم ولان المصروفات كانت تصرف باقتصاد وحساب فكانت رواتب العال والولاة على قدر ضرورتهم في ذلك العهد والجند كانوا لا يزالون على حال البدو يكفيهم القليل ، والخلفاء أنفسهم كانوا متعففين عن مال المسلمين ، وكان ولاتهم على دينهم بحذرون الاسراف في مال الدولة و بخشون غضب الخلفاء أن هم ضيعوا مال الجباية في غير مصلحة عامة . وقد كان عمر اذا كسب أحد عماله مالا غير عطائه قاسمه فيه ي ولا يرى في ذلك غبناً كما فعل بسعد بن أبي وقاص عامله على الكوفة وعمرو بن العاص عامله على مصر و أبي هريرة عامله على البحرن وغيرهم

و بهذا القصد في المصروفات، والعناية والامانة في الجباية، حسنت حال الدولة المالية وما مست حاجة الى ارهاق الناس بالضرائب الفادحة أو الخروج عن سنن الموارد الشرعية وساعدهم على هذا فتوح البلدان و دخول الناس في الاسلام

و أما فها بعد دولة الراشدين ، فقدتغيرت الحال بالانتقال من البداوة الى الحضارة و من الخلافة الى الملك ، فزادت مصر و قات الخلفاء وتبعهم الولاة وسائر عمال الدولة ، وكثرت الحروب الداخلية بين أحزاب الأمويين والهاشميين والخوارج، ولم يوجد غناء في الاراد ، فاضطروا الى الخروج عن سنن المواود الشرعية ، و انطلقت الأيدى بالجور والعسف في جباية الاموال بالوسائل غير المشروعة وبارهاق الناس بالضرائب الفادحة فزادوا في الخراج والجزية على حين كانت الزيادة تناقض العهد وفرضوا الضرائب على الارض الخراب، وفرضوا هدايا على الذميين في عيد النيروز، ووضعوا ضرائب على مرور السفن بالماه ووضع مروان بن محد في ولايته على أرمينية ضرائب الامماك . و مم هذا التفنن في ضرب الضرائب استخدموا القسوة في محصيلها وكل هذا لم يجدِ نفعا في حفظ التو ازن المالي ، وأدى الى نفور الناس منهم واستخدمه الدعاة لاسقاط دولنهم علان المصالح العامة أهملت وأرباب الاموال ناموا بأعباء من الضرائب ثقيلة

ولما آل الامر الى بني العباس، وكان من أول همهم جمع القلوب حولم والقضاء على مظالم الامويين وازالة أسباب الشكاية من سياستهم، وجهوا عنايتهم الى المالية وشددوا الرقابة على جباة الاموال حتى لابجوروا، وأخدت الحال المالية تتحسن،

حتى كان عهد الرشيد ، فأل قاضيه أبا يوسف أن يضع له نظاما شرعيا عادلا يتبع في جباية الخراج والعشور والصدقات ، لاجور فيه على الملاك ولا اهمال المصالح العامة ، فوضع رضي الله عنه كتابه المسبى بالخراج ، وهو كا قدمنا خير أساس لنظام مالى عادل ، وقد سار عليه الرشيد و كان من سيره عليه أن زادت ثروة البلاد في ذلك العهد الدولة والافراد حتى أن بعض أخبار الثراء في ذلك العهد لاتكاد تصدق 1.. ولما دب دبيب الضعف وثارت الحروب الداخلية في هذه الدولة ، أصاب مالينها ماأصابها فرضها نظام ولا مصلحة ! ولما انقسمت الدولة الاسلامية الى عدة دول ، لم يكن النظام المالى لو احدة منها على السنن الشرعي « وما كان ربك لهلك القرى بظلم وأهلها مصلحون »



### (1EV)

# فهرس

- ١ مقدمة الناشر
- ٧ مقدمة المؤلف وتحديد معنى السياسة الشرعية
- تمهيد في أطوار التشريع الاسلامي : في عهد الرسول \_
   في عصر الراشدين \_ في زمن الفقهاء والمجتهدين \_
   البيامة الشرعية في الدولة الاسلامية
  - ١٨ الاسلام كفيل بالسياسة المادلة
- ۲۵ السیاسة الشرعیة الدستوریة: نظام الحکومة والدعائم
   النی تقوم علیها. حقوق الا فراد. الحریات
- ٤١ السلطات العامة في الاسلام: مصدرها ومن يتولاها السلطة التنفيذية السلطة التشريعية . السلطة القضائية . السلطة التنفيذية السلطة التنفيذية .
- ٧٥ الحلافة: وجوب نصب الخليفة . الشروط المعتبرة فيمن يولى الخلافة . مكانة الخلافة من الحكومة الاسلامية
- ١٦ السياسة الشرعية الخارجية : علاقة الدولة الاسلامية بالدول غير الاسلامية . القواعد التي بنيت عليهة السياسة الخارجية قدولة الاسلامية

٨٤ أحكام الاسلام الحربية: موازنة بين الشريعة الاسلامية والقانون الدولي في ذلك

٩١ أحكام الاسلام السلمية: بناؤها على قواعد العدل واحترام حقوق الافراد وكفالة الحرية وتبادل المعاملات العبود التي التزمها قواد المسلمين في صلحهم

١٠١ السياسة الشرعية المالية: متى تكون عادلة . أبواب الايراد المالي للدولة الاسلامية . أسس الموارد الاسلامية .

۱۱۳ الموارد الاسلامية المالية: الموارد الدورية . الزكاة ، الخراج ، الجزية ، العشور . الموارد غير الدورية : خس الخراج ، الجزية ، العشور . الموارد غير الدورية : خس الغنائم ، خس المعادن و الركاز ، تركة من لاو ارث . له ، الامو ال التي لايعرف مالكها

المصارف المالية الاسلامية: مصارف الزكاة والعشور وما يؤخذ من تجار المسلمين، مصارف خس الغنام وخيس المعادن والركاز، مصارف الني، (الخراج وألج وتمهم يؤخذ من تجار غير المسلمين) وتركة والجراح والاموال التي لا يعرف مالكما وكل ابراد لم يسم له مصرف

١١٥٧٨ جياية الإيراد ومطرقة في مصارفه ١٤١ نبذة من تاريخ بيت مال المسلمين

#### مطبوعات جديدة

#### تطلب مر •

#### الطَّعُمُّ التَّالِيَّةُ الْمُعَمِّلُونَ الْمُعَمِّلُونَ الْمُعْمِلُونِ الْمُعْمِلِيلُونِ الْمُعْمِلِينِ الْمُعْمِلِينِ الْمُعْمِلِينِ الْمُعْمِلِيلِ الْمُعْمِلِينِ الْمُعْمِلِيلِي الْمُعْمِلِيلِي الْمُعْمِلِينِ الْمُعِلَّالِي الْمُعِمِلِينِي الْمُعِلَّالِي الْمُعِمِلِي الْمُعْمِلِينِ الْمُعْمِلِي الْمُعِمِلِينِ الْمُعْمِلِيلِي الْمُعْمِلِيلِي الْمُعْمِلِي الْمُعْمِلِيلِي الْمُعْمِلِيلِي الْمُعْمِلِي الْمُعْمِلِيلِي الْمُعْمِلِيلِي الْمُعْمِلِيلِي الْمُعِمِلِي الْمُعِمِلِي الْمُعِمِلِي الْمُلِمِينِ الْمُعِلَّالِي الْمُعِمِلِي الْمِلْمِي مِنْ الْمُعِلْمِلْ

#### بهارع الاستثناف \_ بالقاهرة

|    | <del>-</del>                                                |
|----|-------------------------------------------------------------|
| 1. | كمتاب الحراج ليحبي بن آ دم القرشي                           |
| *  | ابواب مختارة في اللفة للارفراني                             |
| *  | فظام النفقات في الشريمة الاسلامية للاستاذ الشيخ أحد ابراهيم |
| 1  | - ياة الامام أ بي حنينة اللاستاذ الشيخ سيد عفيني            |
| *  | تظرة تاريخية في حدوث المداهب الاربعة للمرحوم تبمور باشا     |
| 1. | الفقه الاسلامي ( الجزء الاول ) للاستاذ الشيخ محمد عابر      |
| *  | الاسلام في حاحة الى دعاية وتودير للسيد محمد السميد الزاهري  |
| 10 | الحلفاء الراشدون (تأريخ) للاستاذ الشيخ عبد الوهاب النجا     |
|    | الحديقة ( مختارات ) لمحب آلدين الخطيب . عشرة اجزاء          |
| ٤  | مكارم الاخلاق ومعاليها ( من الحديث ) للمحافظ الحرائطي       |
|    | البرمان الفاطع في اثبات الصانع لمحمد بن ابراهيم الوزير      |
|    | موجز في التربية وعلم الذنمس للاستاذ الشيخ حسين سامي         |
|    | المعان في أفسام الذرآن العبد الجيد القيام                   |